
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
  رب  الق

 
 مي من الواقعع  ال

 

 اللاواقعية وشبه الواقعية في الفيزياء



2 

 

 

 

 الكتاب الأصلي

L'aveuglante proximité du réel, by Michil Bitbol 

Flammarion, Paris 1998 

 

  رب  الق   عنوان الكتاب:
 
 مي من الواقعع  ال

 يتبول ميشيل بتأليف: 

 الخوريديب موس ى ترجمة: 

 ب" لأوليفيا بواحة الغلاف: "الراق  لو 

 الغلاف: دارين أحمد تصميمإخراج و 

 

 جميع الحقوق محفوظة للدار

 4102الطبعة الأولى: دمشق 

 

 معابر للنشر والتوزيع

 سوريا، دمشق

 6655ص. ب: 

 3312257-11-00963هاتف: 

 rgnet.o-maaber@scsبريد إلكتروني: 

 

mailto:maaber@scs-net.org


3 

 

 

 

 

 
 
مي من الواقعالق ع 

 
 رب  ال

 

 اللاواقعية وشبه الواقعية في الفيزياء

 

 

 

 ميشيل بيتبول 

 

 

 

 ترجمة موس ى ديب الخوري

 

 

 4102معابر للنشر 



4 

 



5 

 مقدمة الترجم

 

إلى أين يقودنا تقدم البحث التجريبي في الفيزياء؟ هل يقودنا فعلا إلى معرفة العالم / 

 الذات؟

ر دسبانيا، تركز انتباه الفلاسفة على مسألة ماذا يواجه الفيزيائيون منذ أعمال برنا

 وعم يحدثنا هذا في النهاية. هل يحدثنا عن واقع حقيقي، مستقل عن فعلنا وتأثيرنا 
ً
فعلا

على الطبيعة الواقعية، أم عن واقعية تجريبية بحتة تنتج بواسطة أدوات قياسنا 

اط النظريات السماة "ذات الوضوعية الضعيفة" اللاواقعية؟ كان دسبانيا قد بيّن ارتب

 كـ مع معايير التجارب ومع أدوات القياس، وأكد على فكرة واقع حقيقي بعيد، مدرك ليس

 بالنسبة لنا، بل كمجال غير مؤكد 
ً
"الش يء في ذاته" الكانطي، النذور ليبقى غامضا

غير مباشر. إنه  و"محجوب" لن نستطيع الحصول منه على عناصر معلومات إلا بشكل

 لذي يدافع عنه بيتبول في هذا الكتاب. لموقف شبه مناظر 

إن الوقف الأصلي ليشيل بيتبول يعاكس الطروحات الإبستمولوجية السائدة. 

 كان 
ً
فمثاليته التجاوزية توازنها واقعية تجريبية يمكن صياغة معناها على النحو التالي: أيا

 إلا ما يظهر لإ لتجريبية، فإاكتمال أجهزة قياسنا ومعاييرنا ا
ً
حساساتنا أو ننا لن نعرف أبدا

، بل هو قريب 
ً
لامتداداتها الأداتية، أي الظاهرات. وبهذا العنى، فإن الحقيقي ليس بعيدا

 
ً
إلى درجة أنه "يعمي" من خلال قربه. لهذا، لا يجب البحث عن الواقعي والحقيقي خارجا

؛ لا في اليتافيزياء التي ت
ً
تجاوز التجربة ولا في التلاقي التدرج والتزايد للنظريات أو بعيدا

 في 
ً
التي ظهرت عبر التاريخ. إنه موقف أصيل يعاكس طروحات منتشرة جدا

 . Popperوتم تحسينها وتطويرها منذ بوبر  Peirceالإبستمولوجيا منذ بيرس 

فهم يهدف إلى  ولا يغري بيتبول أكثر الفهم السمى الدلالي للنظريات الفيزيائية، وهو 

ستنتج منها أشكال واقعية ممكنة، أو من 
 
أخذ نماذج النظريات بعين الاعتبار، أكان لكي ت

 
ً
أجل تبيان الضغط الذي كانت تمارسه الطبيعة في انتقاء النظريات. ويعد بيتبول وفيا



6 

لروح الشروع الكانطي، ومن هنا فهو يريد أن يتعرف في النظريات على "لحظات 

لة للموضوعية. وهذه اللحظات ستكون مدرجة في الصوريات النظرية تجاوزية" م  
ّ
شك

 كخلفية للمفترضات السبقة للنشاطات التجريبية. 

يصبح تاريخ الفيزياء عندها "سلسلة متتالية من الراحل غير الستمرة، ومن 

 عبر ديناميكية نشاطات البحث، يليها تفسير هذه ال
ً
عايير التوسعات لعايير مفترضة مسبقا

عتمَد عند كل مرحلة من تعميمها". فثمة بالفعل تلاق باتجاه 
 
بواسطة صورية نظرية ت

، بل بالأحرى أساس كل تجربة 
ً
 نهائيا

ً
 وواقعا

ً
ش يء ما، لكن هذا الش يء لن يكون كائنا

 "التلاقي الانعكاس ي".  بـ فيزيائية ممكنة. لهذا يسمي بيتبول هذا الطرح

استخلاص كافة النتائج من فكرة تمت صياغتها منذ  إن الهدف من هذا الكتاب هو 

وقت مبكر في تاريخ اليكانيك الكمومي: وهي فكرة أن هذه النظرية تترجم حالة من عدم 

الانفصال بين الوضوع والأداة الستخدمة في سبره التجريبي، وأنها بالنتيجة لا تقدم 

 ما يقول هايزنبرغ. صورة عن الطبيعة بل فقط "صورة علاقاتنا مع الطبيعة" ك

إن الصعوبات التي نصادفها عندما نحاول استخدام اليكانيك الكمومي من أجل 

 إلى "القرب ، الكشف عن سمات مفترضة خاصة بالواقع
ً
تتبدى عندها منسوبة مجازيا

 العمي" لهذا الواقع، بالأحرى من كونها منسوبة إلى بعده الفرط. 

وم الجديد للنظرية الفيزيائية إثر هذا التحول كذلك يجب إعطاء شكل واتساق للمفه

، Theoria"في التمثيلات الإبستمولوجية. فماذا يمكن أن تكون نظرية ما إذا لم تكن "

 لصيرورة طبيعية مفترضة كصيرورة خارجية
ً
 ممنهجا

ً
؟ 1وفق الفهوم اليوناني، أي تأملا

لظاهرات الناجمة عنها وماذا يجب أن يشبه  نمط تنظيم عقلي للنشاطات التجريبية ول

، لم يكن هدفها "]...[ كسر حدود عالم التجربة لكي نعد Cassirerالتي، كما كتب كاسيرر 

 نحو عالم التجاوز، بل أن نتعلم قطع وعبور هذا العالم التجريبي بكل 
ً
لأنفسنا مخرجا

                                                           
 :استقيت هذه القدمة ، ومنهى موقعه على الانترنتراجع تعريف بيتبول بكتابه عل 1

http://michel.bitbol.pagesperso-orange.fr/aveuglante.proximite.html 

http://michel.bitbol.pagesperso-orange.fr/aveuglante.proximite.html
http://michel.bitbol.pagesperso-orange.fr/aveuglante.proximite.html


7 

ائية ألا أمان ويقين، وسكناه بشكل مريح"؟ لكن مثل هذا التحوّل لفاهيمنا للنظرية الفيزي

 لا يمكن القبول بها؟ القيام بعدة تخلياتيتضمن 

الجواب الطروح على هذا التساؤل الأخير أنه مقابل التراجع الأنطولوجي الظاهر 

لشروع الفيزياء هناك تقدم إبستمولوجي لا جدال فيه؛ وأن نظرية فيزيائية من النمط 

سع في الوقت نفسه الذي ستجد أن حقل صحتها سيتو  Cassirerالذي يتصوره كاسيرر 

  
ّ
ص فيه من طموحاتها؛ وأن معرفة لا تكون شاملة بشكل معقول إلا بشرط سوف تقل

؛ وأنها لا تكون عامة بدرجة كافية إلا بشرط موضوعانية بشكل شموليالتخلي عن كونها 

 . تشاركيةأن تكون في جزء منها 

 التخلي عن الشمولية باسم مفهوم ثابت وعالمي للموضوعية يش
ً
  كل خيارا

ً
 مقبولا

إلى  )وقد بيّن فعاليته خلال عصر الفيزياء الكلاسيكية(، لكنه يفض ي إن عاجلا أو آجلا 

 ظهورات "عودة الكبوت" الاب
ّ
رنا اليكانيك الكمومي بهذا، بين أمور ستمولوجي. وقد ذك

أخرى، بشكل غامض وإن كان بإصرار. فأن نفقد هذه الرؤية ونغفلها من جديد لبعض 

  الوقت
ً
 تقدما

ً
ل أبدا

ّ
 للفكر.  لن يشك

إن الاختبار الرئيس ي لثل هذا الفهوم يشتمل على تبيان أن بعض اليزات التي اعتبرت 

 
 
محل مفهوم  حل  غامضة في اليكانيك الكمومي قد تمّ توضيحها بشكل كبير طالا أننا ن

 الذي يجعل منها  النظرية الفيزيائية كوصف منفصل عن العالم، الفهومَ 
ً
 تنبؤيا

ً
تقريرا

 للارتباطات والاتصالات المكنة في العالم. 

. لهذا عمل بيتبول على تبيان أن اللاتحديديةأول سمة مميز لهذا النوع هو 

فهم بسهولة كمؤشر على لاإنفصالية الظاهرة وشروط ظهورها، 
 
اللاتحديدية الكمومية ت

 بالأحرى من فهمها كانعكاس للنظام )أو للفوض ى( من
ً
 طبيعة منفصلة.  بدلا

تقديرها على ضوء قدرتها )الجزئية  وضمن التوجه نفسه، فإن النظرية الذرية أعيدَ 

فقط( على توحيد طيف واسع من الشاريع التجريبية الشتركة. وأعيد مفهوم الفراغ 

 ما يجسد
ً
ه الكمومي، الذي غالبا بمفهوم "أثير جديد"، إلى نسبيته اتجاه الحالة  أو يشبَّ

 يكية لعائلة من كواشف الأحداث النفصلة. الدينام

، فإن الفهوم الذي يدافع عنه بيتبول في كتابه "القرب العمي من الواقع" 
ً
وأخيرا

 عن فكرة "التلاقي التقارب باتجاه الإخلاص 
ً
يصل إلى مفهوم لتاريخ الفيزياء بعيد جدا



8 

 .C.Sعلى الأقل منذ بيرس للواقع" الذي يبدو أنه يشكل الحكمة الشتركة في هذا الجال، 

Peirce يسمى هذا الفهوم الجديد "التلاقي الانعكاس ي"، لأنه يشتمل على ملاحظة أنه .

بالإضافة إلى تقاطع القابليات التكنولوجية التي يستجرها التقدم في الفيزياء، فإن هذا 

لتي تحكم التقدم يميل إلى أن يكشف لنا بشكل أفضل )عبر بنية الصوريات( عن العايير ا

نشاطاتنا الخاصة في الاستكشاف التجريبي. إن نجاح النظريات في الضبط التنبؤي 

للظاهرات التجريبية، وفي التوحيد الشكلي، يعود إلى قدرتها على أن تترجم الفترضات 

 وعمومية للنشاط 
ً
السبقة للعقلانيات الإجرائية الوافقة لطبقات أكثر فأكثر عمقا

لفترضات تشتمل على ما يسميه بيتبول "الخلفية البراغماتية التجريبي. إن هذه ا

 التجاوزية" للنظريات الفيزيائية. 

إن مجرد تقديم بديل لتفسير نجاح النظريات بواسطة الواقعية التلاقية يجعل هذا 

تفرّده. بالقابل،  تالتفسير أقل جاذبية، طالا أن إحدى الحجج الكبرى لهذا التفسير كان

النظام الحالي لنماذج النظريات الفيزيائية  أخذنا بعين الاعتبار بيته أكثر إذا تنخفض جاذ

الأكثر غنى في الحتوى الأنطولوجي. وطالا كان من المكن، خلال الفترات التي تلي ثورة 

د يندرج ضمن تراتبية تقليدية من الأنماط الأنطولوجية، علمية، صياغة نموذج موحَّ 

ير أن اللحظة الوجزة التي تعرضت لها الركيزة التجاوزية للنظريات فقد كان بإمكاننا التفك

لم تكن سوى لحظة طارئة على مسارها، وأن ديناميكية البحث كانت تظل بالإجمال 

 
ً
من اللحظة، كما في حالة  متجهة نحو فهم تقاربي لنموذج صحيح للطبيعة. ولكن بدءا

د وغير اليكانيك الكمومي، التي لا تعود تسمح فيها الن ماذج القترحة بتقديم تمثيل موحَّ

اعتباطي، وحيث في الوقت نفسه تظل الخلفية التجاوزية للنظرية مكشوفة، فإن لدينا 

ن نتساءل إذا لم تكن الأولوية السابقة العطاة للنماذج تعود إلى أالحق على العكس 

لنوع الإنساني، حادث تاريخي طويل. وهذا الحادث، كان احتواء البحث وحصره في بيئة ا

حيث لا تقود الافتراضات  الباسكاليفي بيئتنا الباشرة، على هذه الجزيرة من الوسط 

، إلى أي نزع السياقيةالسبقة البراغماتية للفعل واللغة، كما على سبيل الثال وسط 



9 

ير طريق مسدود. وبسبب هذا الحادث ليس إلا فإن لا ش يء يمنع من متابعة التحض

ي كان نموذجها البدئي هو نموذج "الش يء" والكان في البيئة نماط النماذج التلتراتبية من أ

اليومية، على الرغم من اعتراضات الوضعيين ومن النظرة النقدية للكانطيين الجدد. 

وبالنتيجة، بالنظر إلى دروس اليكانيك الكمومي، فإن إدراكنا لا هو طارئ ولا هو أساس ي 

.  في تاريخ الفيزياء، ينعكس
ً
 تماما

إن السلسلة الطويلة من أنماط النماذج يظهر كأثر دائم إنما طارئ لإسقاط معايير 

وافتراضات مسبقة لنشاطاتنا التجريبية على الطبيعة. إسقاط يميل إلى التحقق وفق 

 وأقرب ما يكون من الفهم السبق الإدراكي والحرض لهامنا اليومية. 
ً
 نمط قريب جدا

 ا يظهر أنه أساس ي وعلى العكس، فإن م
ً

في تاريخ النظريات الفيزيائية، هي هذه  بعديا

اللحظات الباهتة والعابرة في البداية ثم التي تصبح ظاهرة أكثر فأكثر، حيث نبش بعض 

 التجاوزية للمرحلة التي كانوا يجتازونها.  - ترات الثورية الأسس البراغماتيةكبار ممثلي الف

 من التركيز على الراحل ما بعد الثورية من إعادة وبالتركيز على هذه اللحظات بد
ً
لا

 بالتأكيد لطريقة 
ً
تجهيز النماذج، فإننا نصل إلى فهم تاريخ الفيزياء بطريقة معاكسة جذريا

 من الانتشارات الفوضوية من الحاولات والأخطاء 
ً
الواقعية التلاقية، إنما أكثر تنظيما

إننا نتوصل إلى اعتبار هذا التاريخ كمتتالية من . هكذا فFeyerabendعلى طريقة فايرباند 

 بواسطة ديناميكية 
ً
الراحل غير الستمرة والتقطعة من التوسعات لعايير مفترضة مسبقا

نشاطات البحث، والتي تلاها تفسير هذه العايير بواسطة تشكيل نظري متوافق مع كل 

في زمنين أساسيين. ففي مرحلة  مرحلة من تعميمها. إن توسعة هذه العايير تتم من جهتها

 بواسطة 
ً
لة من معايير مفترضة مسبقا

َّ
أولى، تعمل نظرية فيزيائية سابقة كمنهجية مشك

نمط تقليدي من النشاط التجريبي ومن ترقب نتائجها. وفي مرحلة ثانية، فإن ظرف 

 القيمة غير العدومة لثابتة كونية )تترجم هي نفسها، وفق البدأ الإنساني الضعي
ً
ف، شيئا

 
ً
بالأحرى من ش يء ما من العالم كما هو، بشكل  ما من وضعنا ككائنات في العالم بدلا

مستقل عن الوضع الذي نحتله فيه( يقيّد الجرّ ب الذي يواجهه مجال لا يمكن إهمال 



11 

هذه النتيجة فيه في إعادة توجيه نشاطه، وتوسعة العايير وصياغة نظرية أخرى تشتمل 

 ر الجديدة. على هذه العايي

باعتمادنا لهذه الطريقة في فهم تاريخ الفيزياء، نصل إلى عدة أهداف إبستمولوجية 

 هامة: 

0.  
ً
  فنحن ندرك من الآن فصاعدا

ً
ما من  تطور النظريات كصيرورة تستعير شيئا

معقولية الناهج البحثية الرتكزة على العتقد الواقعي، وإن كانت تتمايز بشكل 

الواقع. وتحت غطاء من اختلاف الإعدادات جذري عن نمط مقاربة 

والتحضيرات، واختبارها وسحب نماذج معينة وطيها، فإن هذه الصيرورة تميل 

في الواقع إلى أن تنتخب بطريقة مضبوطة عقلانيات إجرائية أكثر فأكثر عمومية 

 متوافقة مع كل مرحلة من توسعة البحث. 

ا أن هذه الأخيرة تتعلق بالغنى نتجاوز هكذا مسألة التحديدية التحتية، طال .4

التمثيلي للنماذج وليس الافتراضات السبقة التجاوزية بحدها الأدنى لمارسة 

ر عنه با عبَّ  لبنية التحتية التنبؤية للنظرية.ما، وهو ما ي 

 لأحادية اتجاه العمل العلمي، وذلك بتجنب ربطه مع هذا  .3
ً
نعطي معنى جديدا

طولوجية للنماذج الذي كان يميل إلى دعم الواقعي الأقنوم من البنى التحتية الأن

 في انطباعه بمتابعة بحث عن الحقيقة الوافقة بنجاح. 

ل متتالية متكاثرة  .2 دخ  على ضوء مثل هذا التصور، فإن الإجراء العياري الذي ي 

ر بالصعوبة الكامنة في تحديد العايير  فسَّ من الخمنات والتفنيدات للنماذج ي 

 لبحث ما دون مساعدة ترجمتها الوضوعانية على التي تكون مت
ً
ضمنة أحيانا

شكل نماذج. إن أسطورة التلاقي باتجاه الحقيقي / الواقعي تبدو بالتالي مثل 

الإسقاط الأنطولوجي، أو الصورة في الرآة لتلاقٍ آخر. وهذا التلاقي، هو ما يسميه 

ه ؛ أي التلاقي باتجاه الأشك"بيتبول "التلاقي الانعكاس ي ال الأكثر عالية لعملية توج 

 الكائن الحي في العالم. 



11 

 لبيتبول لا يحدثنا بالتالي عن العالم، عن الطبيعة أو عن واقع 
ً
إن الفيزيائي وفقا

متجاوز، بل هو يحدثنا في أفضل الأحوال عن العرفة وعن أعماق فكرنا. فالفيزياء لا 

 واضيع والأشياء!تخبرنا ويا للغرابة إلا حول الذات وليس حول ال

إن هذا الطرح، وهو نواة الكتاب، يتعرض من قبل الكاتب نفسه عبر فصوله 

الختلفة إلى نقاشات معمقة، مع الواقعيين كما ومع اللاواقعيين. وهو طرح مدهش بما 

يكشفه من جوانب. فنرى بيتبول يعيد هنا تقييم الذهب الذري الذي تضعضع مع تقدم 

اهد بسيط مفضل بالنسبة له على "انحلال النواة اليتافيزيائية اليكانيك الكمومي، كش

للأنطولوجيات"، أي للنظريات حول ما يمكن أن تكون الأشياء بذاتها. فالفراغ الفيزيائي 

 لم يعد سوى "تابع علاجي بمواجهة التصلبات الوجودية"...
ً
 مثلا

توضيحات، وخاصة يضاف إلى هذا التطرف النقدي )ربما( إعادة تفسيرات جميلة أو 

فيما يتعلق بنظرية العوالم التعددة لإيفيريت أو حول الصدفة الوضوعية في اليكانيك 

الكمومي. يمكننا مع ذلك عدم موافقة الكاتب حول قناعاته الكانطية الجديدة، حيث 

 . 2تظل الثالية التجاوزية مثالية وتظل الشروع نفسه عبر التاريخ

عدّ ميشيل بيتبول الي وم من أهم فلاسفة العلم، وهو يؤسس لنقد فلسفي صريح ي 

للتوجهات العلمية القبلة كما وللنماذج التي يتحول عبرها العلم في صيرورة بحثه عن 

العنى الكامن فيما هو حقيقي وواقعي. ميشيل بيتبول الطبيب، والفيزيائي والفيلسوف، 

 بلا شك أحد
ً
ون لفكر فلسفي منفتح على العلم "عبر مناهجيين" الذين يؤسس الـ هو أيضا

 
ً
العنى الإنساني. وهذا  بقدر ما هو مؤسس على النطق، إنما يعتمد في بناء ركائزه أيضا

الكتاب الذي نقدمه للقارئ العربي هو أحد كتبه التي بين فيها القاربات الفلسفية للفكر 

 
ً
لسبر اليكانيك  العلمي من خلال عرض تحليلي ونقدي لأهم الدارس التي تسعى حاليا

 في عالم الفيزياء العاصرة. الكمومي، الجانب الأكثر إدها
ً
 شا

                                                           
2 L'aveuglante Proximité du Réel. Antiréalisme et quasi-réalisme en physique, La Recherche, n°315, 

1998, p. 88. 

http://www.larecherche.fr/mensuel/315


12 

لا بدّ لي من التطرق في النهاية إلى الصعوبة الزدوجة في ترجمة هذا الكتاب! فمن 

 وعن قرب للتآلف 
ً
جهة، للغة ميشيل بيتبول سمة خاصة لا بد من الاحتكاك بها كثيرا

ضافة إلى كونها لغة فلسفية وعلمية في آن واحد، فإنها تعبر معها والقيام بترجمتها. فهي إ

في الوقت نفسه عن فكر تحليلي عميق وعن رؤيا فكرية تقع على تخوم فلسفة العلوم 

العاصرة. ومن جهة أخرى، فإن الصطلحات الفلسفية التي يستخدمها بيتبول والتي تعدّ 

كالية الانقطاع الثقافي للغتنا العربية نموذجا للتجدد الفلسفي للعلوم التلاقية، تطرح إش

ولفكرنا العربي أمام زخم الإضاءات العرفية في شتى الجالات. وقد وجدت صعوبة بالغة 

 لها في أد
ً
 بيات الفلسفة العربية العاصرة. في اعتماد مصطلحات معينة لم أجد تناولا

لولا تشجيع  لترى النور إن هذه الترجمة ما كانت  الإشارة إلىلا بد لي في النهاية من 

، الفكر الإنساني أكرم أنطاكي، الذي وافق على ترجمة هذا الكتاب لصالح دار معابر

. كما أوجه أهدي هذا الكتابفإلى روحه الباقية معنا والذي غادرنا قبل صدور الكتاب، 

 الشكر إلى أسرة دار معابر التي تابعت العمل على إصدار الكتاب. 

 4102/ آب 46ق في دمش



13 

 مراجع القدمة:

 

1. Michel Bitbol, Mécanique quantique : une introduction philosophique, 

Collection Nouvelle Bibliothèque Scientifique, Flammarion, 1996 ; 

réédition Champs-Flammarion, 1997. 

2. Michel Bitbol, L’aveuglante proximité du réel : anti-réalisme et quasi-

réalisme en physique, Champs-Flammarion, 1998 

3. Michel Bitbol, Physique et philosophie de l’esprit, Flammarion, 2000.  

4. Michel Bitbol, De l’intérieur du monde : pour une philosophie et une 

science des relations, Flammarion, 2010.  

5. http://michel.bitbol.pagesperso-orange.fr/aveuglante.proximite.html 

 

http://michel.bitbol.pagesperso-orange.fr/aveuglante.proximite.html


14 



15 

 مقدمة

 

"لا ترى التجريبية أننا بحاجة إلى معرفة 

ما الذي نبحث عنه، وإلا ما كنا لنبحث عنه؛ 

ولا ترى العقلانية أننا بحاجة إلى عدم معرفة 

ما الذي نبحث عنه، وإلا فإننا مرة أخرى ما 

 كنا لنبحث عنه."

  M. Merleau-Pontyم. مرلو بونتي 

Phénoménologie de la perception  

 

القيمة،  -، هذه اللفظة réel؟ إن "الواقع" ومن هو الواقعيهو الحقيقي؛ ما 

د بدرجة كافية عقيدة، هما كلمتان فائقتا التحديال -هذه اللفظة  réalismeو"الواقعية"، 

 للظروف، مواضع شبه متعارضة. 
ً
لكي يمكن لهما أن تغطيا، دونما صعوبة تذكر، ووفقا

 بمقتض ى الفردات  وتبدو مسألة معرفة ما هو الواقعي
ً
محسومة في الحقيقة مقدما

الستخدمة، في الجدل التقليدي الذي يتواجه فيه الواقعيون العلميون من جهة 

من جهة أخرى. والحال أن التجريبي يستطيع  الذرائعيون )الأداتيون(والتجريبيون أو 

ة التصرف بسهولة إزاء هذا التصنيف السبق، بمواجهته بشبكة قراءته الخاص

وبمصطلحاته الخاصة. وهو يرى أن الفلاسفة الذين يصفون أنفسهم بأنهم واقعيون 

( يسموا أنفسهم بالأحرى "عقلانيين"علميون عليهم أن 
ً
، لا بل )إذا ما أبدوا تصلبا

"عقلانيين عقائديين". أفلا يميلون إلى الاعتقاد بوجود كينونات بيّنة )مدركة بالعقل(، 

ئز رياضية، والتي ليس مستوى ظاهراتها التجلية في الختبر تسلم بها نظريات ذات ركا

وفقهم سوى الأثر أو البرهان غير الباشر عليها؟ ألا يقتربون بذلك من بعض العقائد 

 بتسميتها كان يفصل مع ذلك بينها؟ وبمواجهة ذلك، 
ً
الثالية التي يبدو أن كل ش يء بدءا

 
ً
 نظره متجها

ً
نحو الحقائق العينية، أو اللموسة أو  فإن التجريبي، الذي يحفظ دائما



16 

بشكل أعمّ الحسية، التي يختبرها الباحث يمكن أن يقع في مطب اعتبار نفسه أنه 

 القيمة "حقيقي".  -الأصيل الوحيد، فيستعيد بذلك لصالحه اللفظة  3"الواقعي"

م يعيد الواقعي والتجريبي، في إطار دراسة العلوم، إنتاج بنية الديالكتيك الأقد

، يعمل على رؤية اللامرئي P. Valery 4للفيلسوف وللفنان. إن الفيلسوف، وفق بول فاليري 

 إياه؛ أما الفنان فإنه على 
ً
إلى حدّ أنه يكون عليه أن يجتاز من أجل ذلك الرئي متجاهلا

العكس يستنفذ ذاته في العودة إلى الرئي، على الرغم من الدرَك العقول الشبع به. يوجّه 

يلسوف انتباهه، إلى ما وراء مثل هذه الأوجه التي يتم الحصول عليها تحت منظورات الف

معينة، نحو "]...[ هندسية هذه الناظير وكافة الناظير، أي إلى الحدّ أو الصطلح الذي لا 

". أما بالنسبة للفنان، فإنه لا يريد أن 5منظور له حيث يمكن اشتقاقها كلها منه ]...[

 من
ً
الظهر ومن تغيراته، ومن إضاءته غير الؤكدة، ومن وجوده غير الوصوف.  يفقد شيئا

"، باسم 6فهو يرفض على سبيل الثال أن يتنصل من أن "]...[ البحر يمتد في عمق الشهد

رة وعمقه الذي نستشعره. وهكذا فإنه يصبح من السهل تحديد وجود  أفقيته التصوَّ

سوف" فاليري إلى الواقعي العلمي، ومن الفنان مؤشر على تسلسل مزدوج، يمتد من "فيل

إلى التجريبي. نجد هذا الؤشر بداية عند غاليليه، الذي كانت الواقعية العلمية عنده، 

، هي صلة الوصل لخيار Bellarmin ذرائعية الكردينال بلارمين لالعارضة بشكل مأساوي 

فه بعد ذلك عند إرنست . ونكتش7مقصود لصالح عقلانية رياضية مستلهمة من أفلاطون 

لدت، في اعترافه الصريح E. Machماخ  ، من 8الذي يرى أن التجريبية بلا توفيقيات و 

                                                           
 من هذا  3

ً
 مميزا

ً
 .C. Diamond, The realistic spirit, MIT Press, 1991, chapitre 1النوع فييمكن أن نجد نقاشا

4 P. Valéry, Introduction à la méthode de Léonard de Vinci, Callimard, 1957, p. 22. 
5 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Callimard, 1945, p. 81. 
 .P. Valéry, Introduction à la méthode Léondard de Vinci  الرجع السابق 6
7 A. Koyré, Etudes d'histoire de la pensée scientifique, Gallimard, 1973, p. 192. 
8 E. Mach, Die Analyse der Empfindungen, trad. angl. Analysis of sensations, Dover, 1959, p. 30; trad. 

fr. L'analyse des sensations, Jacqueline Chambon, 1996. 



17 

تجربة فنان عاشها خلال فتوته: وهي تجربة ذوبان انطباعي للعالم وللأنا في ما لا يحص ى 

 من اللمسات الحسية. 

رة للتعارض بين الوا قعية العلمية لكن مما لا شك فيه أن السمة غير الفسَّ

والتجريبية تتأتى من أن أنصار هاتين العقديتين لا يحاولون تعميق الجهد الزدوج في 

اتجاهين، جهد "الفنان" باتجاه الأصل الزعوم للمعرفة، وجهد "الفيلسوف" باتجاه هدفه 

 .
ً
 لإنهاء بحثهم إنهاء مثاليا

ً
 الذي خطط له، بل يتجهون عموما

 ما يتصرف الواقعي ا
ً
 للعالم، غالبا

ً
 مستنفدا

ً
 تمثيلا

ً
لعلمي كما لو كان يملك سلفا

 منه كظرف هامش ي، والذي يفسّر أنه يمكن أن يظهر  أننايضمّنه واقعَ 
ً
 لنانشكل جزءا

كما هو يبدو لنا. وحتى لو غير الواقعي العلمي تمثيله هذا خلال التاريخ، لكن خياره 

مقياس رؤيته الفكرية الشاملة،  الأساس ي يبقى، وهو تقييم كل ظاهرة وكل شهادة وفق

ذ هذا الخيار في الفيزياء العاصرة الشكل 
َ
 بالأحرى من حصول العكس. وقد اتخ

ً
بدلا

. إن معظم الفيزيائيين يعتبر أن شرخ التناظر"" و "التناظرالشفاف لعلاقة تراتبية بين "

ع الفصل الثالث( عدم تغيّر القادير أو القوانين بتأثير منظومة دائمة من التحولات )راج

 
ً
 مستقلا

ً
 "واقعا

ً
". إشارة لا ريب فيها على أن هذه القادير أو هذه القوانين تصف فعلا

 لا يتغير على الرغم من التغيرات الظاهرة والتنوع اللانهائي للمقاربات، تلكم 
ً
فالبقاء ثابتا

الكامل بما يصفه هي اليزة الذي يعرف بها الواقع. إن التناظرات التي تعبّر عن عدم التأثر 

تغيّر وجهة النظر، تميل مذاك لأن تصبح محمّلة بمعنى أنطولوجي يضاف إلى أهميتها 

 لوصف  كارل 
ً
النهجية ويكرسها: أفليس من الغري، على غرار "أينشتين البرمنيدي" وفقا

 لنا نحو الثبات الفترض للكائن إلى ما وراء دفق الظهور؟ 9بوبر
ً
، أن نرى في ذلك دليلا

على النقيض من ذلك، فإن الظاهرة الحلية، والعايَنة العزولة، لا يمكنهما أن ينتجا إلا و 

 تنقصه بعمن تحديد، أو من جهل أو من قاب
ً
عناصر اللاتغير  ضلية انقسام. إن تقريرا

ستدلّ عليه من خلال  تناظريؤخذ كشاهد متبق عن   . شرخ في التناظرأوسع يمكن أن ي 

                                                           
9 K. Popper, La quête inachevée, Calmann-Lévy, 1981. 



18 

قط في نظر منظومة الفاهيم النظرية النجَزَة )بشكل مؤقت( إنما تكمن الشكلة أنه ف

تتبدى الظاهرات والعاينات الواقعية كمشتقات بسيطة لثابت شكلي يفترض أنه يمثل 

 منه. إن الا 
ً
 من الواقع أو طرفا

ً
ستراتيجية التي تشتمل على تقديم البيانات الخاصة رفلا

، بل و"واقعية"، لا تقوم في العمق سوى على أنها ناتجة عن "شرخ" منظومة أساسية

بترجمة هذه الدرجة الاستنباطية كما والثقة الوضوعة فيها. غير أن هذا الوضع انقلب 

 خلال صيرورة إعداد النظريات. فخلال عملية )إعادة( صياغة النظريات العلمية، 
ً
تقريبا

ات ممزّ قة، في ، دون القيام بمراجعالنتائج الواقعية تم تفسير استحالة دمج بعض

 كتعبير على "شحنة 
ً
منظومات الثوابت التوفرة كإشارة على مقاومة للأشياء، أو أيضا

التناظر يعدّ في وقتنا  غيابالتي على النظري أن يأخذها بعين الاعتبار. إن  10الغيرية"

الحالي أنه التجلي الوحيد للواقع الذي نحاول سبره، في حين أن الثوابت الشكلية 

 وأخضعت لاختبار الستخد
ً
مة والطبّقة، تلك التي تمّ رفضها أو تلك التي اقترحت حديثا

التجربة، فيتم النظر إليها دونما لبس كإنتاجات للذكاء العلمياتي الذي تترجمه 

  الرياضيات. 

لهذا فإن عصور العلم "الثوري" هي عصور ملائمة للشكّ اتجاه الوضوع الفترض 

 11ية نحو ما نعدّه مثل مصادر تجريبية لهللبحث، وللعودة الانعكاس
ً
 . إن موقفا

ً
أو  ذرائعيا

، يهدف إلى إدامة وتوسعة هذه الرحلة من انكفاء العتقدات، لن يلقى 
ً
 كلاسيكيا

ً
تجريبيا

مع ذلك موانع أقل من الوقف الواقعي الذي يديم من جهته ويطيل مرحلة الالتزام 

. وليست هذه الصعوبات سوى القابل الدقيق الأنطولوجي البحت لفترات "العلم العادي"

للصعوبات التي تصطدم بها الواقعية العلمية. فكما أن الواقعي يتوضع من وجهة نظر 

تمثيل للعالم النجَز، فإن التجريبي الكلاسيكي يتخذ موضعه من منظور مطابقة منجزة 

                                                           
10 D. Lambert, Recherches sur la structure et l'efficacité des interactions récentes entre 

mathématiques et physique, Thèse de doctorat, Université de Louvain-la-neuve, 1995. 
 .6-0راجع الجزء  11



19 

بتفنيد عدم اكتمال  للمعرفة. ويصطدم التجريبي الكلاسيكي كما الواقعي الواقعيةللمادة 

تكويني للصيرورة التي يحرّضها. فماذا عن الوقائع "البحتة"، الجردة من توجه نظري 

مسبق؟ وكيف نجيب على ملاحظة أينشتين التي تقول "إن النظرية وحدها هي التي تقرر 

رصَد  "؟ 12ما الذي يمكن أن ي 

ر مباشر من كانط لقد كان لجانب من النقد الفلسفي العاصر، الستلهم بشكل غي

 شكل تحليل للغة وللممارسات، رد فعل 
ً
 وأحيانا

ً
 ظاهراتيا

ً
 شكلا

ً
إنما الذي يأخذ أحيانا

ضد هذه البالغة الزدوجة. وهو يشتمل في خطه العام على معارضة وجهات نظر العمل 

الكامل والنجَز باللاحظة اللحة التي نكون وفقها، في كل لحظة من لحظات البحث 

". إن الظاهراتية، من هسّرل 13ي، "في موضع ما ضمن اللامنجز وغير الكتملوالتقص 

Husserl  إلى مرلو بونتيMerleau-Ponty تتسم بتجريبية كلاسيكية، حسيّة، كما ،

وبالقدر نفسه بالتذهنية التي تلهم الواقعية العلمية. فهي من جهة تأخذ على هذه 

موضع ما ليس بالنسبة لنا سوى نية: أي  التذهنية أنها "]...[ تفترض بأنها تحقق في

". 14منظومة من الأفكار الصحيحة بشكل مطلق، والقادرة على تنسيق كافة الظاهرات

وهي من جهة أخرى تدين التجريبية الحسية بفقدان منظور أن الإدراك الحس ي يحمل 

 ما، يقوده توجّه مسبق محمّل
ً
 اتجاها

ً
ركود مثالية  "تقدير مسبق". وعلى غرار حالة بـ دائما

لكون يرتكز على ذاته أو في مادة واقعية بحتة متوفرة من أجل بناء تمثيل ما، فإنها 

تعارض بين ديناميكية الواريث أو التقاليد والتوقعات، بين الاض ي الخزن في الذاكرة 

والتأليفات الوارثة الحتملة له. أما بالنسبة لتيار فلسفة اللغة والمارسات الذي كان 

 لـ رائده فيتميز بشكل عميق عن الظاهراتية بتصوّره الأصلي Wittgensteinين اتغنشتوي

"مكان ما في اللامنجز أو اللامكتمل" حيث تجري نشاطات البحث. وهو يشير إلى "هذا 
                                                           

 .W. Heisenberg, La partie et le tout, Albin Michel, 1972ذكره هايزنبرغ في  12
 B. Berlowitzوبرلوويتز  V. Jankélévitchكعنوان لحوار بين يانكيليفتش  Rilkeلجملة لريلكه استخدمت هذه ا 13

 . Gallimard 1978النشور لدى 
 .M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception .61الرجع السابق، ص.  14



21 

الكان" على أنه مجمل أشكال الحياة التقنية واللغوية في آن واحد التي تتقاسمها 

ه مثل دفق من الوعي الحامل للذكريات والتوقعات. وعلى مجموعة اجتماعية، بالأحرى من

قابل أكثر بكثير للاستخدام بشكل مباشر بالنسبة الويتغنشتايني  ذلك، فإن الفكر ما بعد

لتحليل تطبيقات البحث العلمي من الظاهراتية. غير أنه في نقده القياس ي للتجريبية 

 الذي تعتمده الظاهراتية.  وللواقعية يتبع إلى حدّ ما خط الواجهة والهاجمة

وعلى عكس التجريبية الكلاسيكية، يشير هذا الفكر إلى أن تأكيدات حول الواضيع 

والقوانين لا يمكن تخفيفها أو تحويلها إلى التحليل الانعكاس ي لسلسلة محدودة من 

الأحاسيس أو الوقائع، وذلك ليس إلا لأن هذه التأكيدات لا يمكن أن تكون معزولة عن 

نظومة الكاملة من أشكال الحياة ومن الفترضات السبقة الرتبطة بها التي تحدد ال

معناها. وهكذا مقابل الواقعية العلمية في نسختها العقائدية، فإن الفكر "ما بعد 

 االويتغنشت
ً
يني"، يظهر من جهة أخرى أن التمييز بين الظاهر والواقع، وهو أمر مفيد جدا

يقتض ي بحال من الأحوال الرجوع إلى ش يء مفارق بشكل مطلق. إن في الحياة اليومية، لا 

، والستخدمة في آن واحد في صطنعستراتيجية الشتركة في الفصل بين الواقعي والالا 

الحياة وفي العلوم، تسمح قبل كل ش يء بتجاوز لحظة معزولة عن المارسات 

؛ على سبيل الثال تجاوز والتطبيقات وبالإحالة إلى دورة من التطبيقات الأكثر تكام
ً
لا

الحاكمة البصرية اللحظية حول انكسار قضيب مغمور لنصفه في الاء، ومكاملته في 

مجموعة من التطبيقات التي تتضمن انغماره العكوس والتقييم اللمس ي لانحنائه. أما 

ت الواقعي العقائدي، فإنه يمد بضربة واحدة حتى اللانهاية السلسلة الرتبة من الإحالا 

 على كون مفارق لا تكون كافة الأحكام الإدراكية 
ً
والإرجاعات؛ فهو يؤسس فكره إجمالا

 جزئية غير مباشرة، ولا تستمر كافة التطبيقات والمارسات بالنسبة لها 
ً
فيه سوى آثارا

بللوصول سوى كوسيلة غير كاملة  " ما، يسقط من "ما وراء بـ . فهو كشخص مبهور ومغيَّ

 ههناتباهه إلى الإجراءات والناهج الوجودة ببساطة حسابه أن يولي ان
ً
. ولا كان مقتنعا

فتن بالوصوف الذي  وهو محق باستحالة وجود نشاط بلا توجّه، فإنه يترك لنفسه أن ي 



21 

يحدد الحرق أو النقطة الأساسية، وينس ى موقع الانطلاق الألوف لخطوط الهرب التي 

 تقود إليه.

ين العلاقة االفرضيات الرياضية التي يدافع عنها ويتغنشتتصور لنا فكرة القواعد و 

الوثيقة القائمة عنده بين نقد الواقعية العقائدية ونقد الاختزالية الانعكاسية التي تقدم 

 عليها. فمن جهة، يؤكد ويتغنشت
ً
ين، كما يشرح لنا ذلك النا التجريبية الكلاسيكية مثالا

" والتأكيد أن 2= 4×  4كبير بين الإعلان أن "، على الفارق الJ. Bouveresse 15بوفريس

إن الاختزالية الانعكاسية من النمط الأنثروبولوجي أو ". 2= 4×  4"البشر يعتقدون أن 

الاجتماعي )العبر عنها بالقترح الثاني( تخفق في الحقيقة في الأخذ بعين الاعتبار لدى 

. ولكن من جهة أخرى، فإن هذه الارتباط والالتزام الذي تشتمل عليه الفرضية الأولى

إلى بيانات حول التطبيقات والعقائد لا تقتض ي عدم وجود  2= 4×  4الاختزالية لفرضية 

وقائع خارجية بشكل جذري على الستوى التأصل للتطبيقات والعقائد، والتي تجعل من 

  4×  4هذه الفرضية صحيحة. فمحاولة إقناع متشككين بأن 
ً
تلف لا يخ 2تساوي واقعيا

 عن محاولة إقناعهم باستخدام هذه الساواة في عملياتهم الحسابية 
ً
بعد كل ش يء أبدا

وفي تسوياتهم وصفقاتهم. فإذا نجحنا بجعلهم يستخدمون مثل هذه الساواة وإذا أدركوا 

 بأنهم سيصلون عندها 
ً
أن ممارساتهم وتطبيقاتهم تحسنت بشكل كبير، فلن نشك أبدا

إلى بلوغ درجة من الالتزام يكافئ بالنسبة لهم القبول )وإعلان  فيما يخص هذه الساواة

 ذلك لتشككين آخرين( بأنها ببساطة مساواة صحيحة. 

يمكن نقل التحليل السابق دونما صعوبة، لقاء بعض التعديلات، من الرياضيات إلى 

 ردّ فرضية مثل "للإلكترونات علا
ً
 للنقاش أبدا

ً
قة الفيزياء. فمن جهة، ليس مطروحا

" إلى الفرضية التي تقول "إن الجتمع الحالي e/mتناسب للشحنة على الكتلة تساوي 

". e/mللفيزيائيين يعتقد بأن للإلكترونات علاقة تناسب للشحنة على الكتلة تساوي 

فقبول الفرضية الأولى يقتض ي بأننا مستعدين للإلتزام بممارسات وتطبيقات تفترض 

                                                           
15 J. Bouveresse, La force de la règle, Minuit, 1987, p. 134-135. 



22 

 وجود كينونات "الإلكت
ً
؛ أما قبول الفرضية e/mرونات" وفي الوقت نفسه العلاقة مسبقا

 سوى التقيّد على الأقل بشكل كامن ضمن نشاط بحث 
ً
الثانية فلا يقتض ي بالقابل شيئا

اجتماعي. ولكن من جهة أخرى، فإن عدم إمكانية اختزال الفرضية الأولى إلى بيانات حول 

، من أجل جعلها صحيحة، وقائع العتقدات والمارسات لا يقتض ي أنه يجب الافتراض

 عن الستوى التأصّل للمعتقدات والمارسات والظاهرات الناتجة عن هذه 
ً
خارجية تماما

المارسات. أما محاولة إقناع أحدهم بأن العلاقة بين شحنة وكتلة الإلكترونات تساوي 

 
ً

سه أن تقاد فهو أمر يعود من حيث الجوهر إلى محاولة إقناعه بأن يترك لنف e/m واقعيا

في بعض هذه المارسات من خلال الفترض السبق بأن كينونات أو جواهر تسمى 

متوفرة وأنها مزودة بالعلاقة النوعية "الشحنة على الكتلة". فإذا نجحنا  إلكترونات

بجعله يطبق مجموعة من النشاطات التي يقودها هذا الافتراض السبق، وإذا لاحظ أن 

ها متوافقة بشكل ملحوظ مع ما جعله التوجه السبق العتَمَد النتائج التي يحصل علي

على هذا النحو يتوقعه، فلا شك بأنه سيصل عندها، فيما يتعلق بالفرضية العنية، إلى 

. سوف نتوسع في هذا النوع من التحليل صحيحةدرجة من الإلتزام مكافئة للقبول بأنها 

 بـ رّية" وفي الفصل الثامن فيما يتعلق"النظرية الذ بـ في الفصل الخامس فيما يتعلق

 "الصدفة الوضوعية". 

يني للتجريبية الكلاسيكية ينتهي افي الحصّلة، فإن النقد الظاهراتي كما والويتغنشت

 لهذه الرؤية، إنما ليس إلى  موقفإلى 
ً
في الرؤية، وإلى طريقة معينة في التصرف تبعا

دراك بشكل حس ي، خاصة عندما يهدّد تبلورٌ عقيدة واقعية. يبدو الاختلاف غير قابل للإ 

عقائدي بتجميد النجاح الستمر للموقف والرؤية الساعدة له. لكن هذا الاختلاف يصبح 

 العناصر 
ً
 عندما تجعل موانع مؤقتة أو دائمة من الصعب أن نأخذ حرفيا

ً
حاسما

 الرجعية والتنبؤية التي تتدخل في الفرضيات النظرية. 

 بـ بالدرجة الأولى، القريب من الوقف الوصوف في الفصل الرابع لأن هذا الوقف،

 للقيام بإعادة صهر جذرية، الأمر الذي تميل بالأحرى 
ً
"شبه الواقعي"، يترك الجال مفتوحا



23 

ب عقائدي. أفلا تعلمنا أن نرى في 
ّ
 بواسطة مرك

ً
لقاومته العتقدات والآراء الؤسسة جيدا

 البنى الشرعية وفي الأنطولوج
ً
 يات الرتبطة بالنظريات العلمية نظاما

ً
 بالأحرى  مقترحا

ً
بدلا

 
ً
 منه نظاما

ً
؟ نظام مقترح عبر النشاطات التجريبية التي تساهم هذه النظريات في مفروضا

 
ً
د بشكل وقتي بواسطة قدرة الذين يفترضونه مسبقا

َّ
توجيهها وفي تنظيمها، نظام مؤك

 لإزالة القاومات التي تنبثق من داخل ال
ً
تنسيقات التي تؤدي إليها تطبيقاته، وليس نظاما

 عن هذه التطبيقات. 
ً
 من الخارج بواسطة ش يء غريب تماما

ً
 مفروضا

"مشترك" بين الإجراءات التجريبية والشاريع  للـ وبالدرجة الثانية، فإن عودة الانتباه

 ل قراءة غير اتفاقية للصعوبات الصادفة في البحث العلمي. يسهّ 

 لل
ً
تجريبية الكلاسيكية، فإن إخفاق العلوم والحواجز النبثقة الناجمة عن ذلك وفقا

أمران يعودان للسمة النتهية لقائمة "العطيات" التي جعلتها التجريبية متوفرة؛ ووفق 

نسخ أكثر حداثة للتجريبية، يجب أن نضيف إلى هذه الشكلة الأولى الابتعاد العترف به 

 واقعيي يشتمل على العزل بشكل متواطئ ومشارك لا هو )والدائم ربما( للهدف الذ

بحت، أو "معطى" فعلي، في نتائج التجربة. وعلى العكس، وفق الواقعية العلمية، تتأتى 

 )والتعذر إنقاصها ربما، والتي 
ً
 أيضا

ً
صعوبات البحث الحالية من السافة الكبيرة جدا

لنا عن الهدف الذي يشتمل على تقود إلى الحديث عن "حجب" أو عن إخفاء( التي تفص

التمثيل الخلص والستنفذ للواقع كما هو. والحديث عن الابتعاد، والسافة، وبالتالي عن 

الثنوية، يشير إلى سمات عديدة مشتركة بين التجريبية والواقعية. ثنائية الواقعي )بشكل 

)بشكل موضوعي(  حس ي( والنظري العقلاني بالنسبة للتجريبية؛ وثنائية الثابت الواقعي

ة بالنسبة للواقعية. 
َ
ل  والظاهرة الردودة إلى ذاتية مستقب 

"مدى"، مخلصة لروح النقد الظاهراتي أو  للـ بمواجهة ذلك، فإن إبستمولوجية

يني، ستظهر بداية أن العديد من الصعوبات الواجهة تتأتى من التعارض بين االوتغنشت

عرض غير الحدود الذي يمكن تعيينه للنشاطات التوليد الحدود للفرضيات النظرية وال

 فرانسوا جوليان 
ً
في  Francois Jullienالتي تقود إلى تصور الشروع. وكما كتب محقا



24 

 ما مخفي ،، فإنه يمكن للإنطباعimmanenceكتاب حول موضوع الحضور 
ً
،بأن شيئا

ً
 ا

ننتهي من رؤية  أن ينتج بالتأكيد ليس عن عدم إمكانية بلوغه، بل من حقيقة أننا لا 

. فالحديث عن "إخفاء" هو طريقة 16منافذ فيه )أو بشكل أدق من أن تكون لنا منافذ له(

ملائمة هنا، على الرغم من تناقضها، للإحاطة بإفراط ما يظهر نفسه، أو ما تكون التجربة 

 قابلة لإظهاره. 

ل ذات من جهة أخرى، فإن ابستمولوجية "الشترك" ستجنبنا الاعتماد على تفاصي

أقطاب مسبقة التشكل، وستتساءل بالأحرى حول شروط إمكانية بناء مثل هذه 

من الحواجز التي  الأقطاب. وتشتمل مهمتها الأولية بالتالي على التعرّف، في عدد كبير

للهدف الذي يجب الوصول  ابتعاديعتمدها التجريبيون أو الواقعيون في سبيل ترجمة 

(، كما يذكر  الفرط. قربهإليه، على إشارة 
ً
أوليس من الواضح )ربما من الواضح جدا

 فرانسوا جوليان بأن "]...[ أصعب ش يء للرؤية ]...[ هو من رتبة القريب، 
ً
بذلك هنا أيضا

"]...[ يعفي  ذاك"؟ أفلا يمكن أن يحصل، في العلوم كما في الحياة، أن 17والبتذل واليومي

 تحت أنظارنا، أو بالأحرى لأنه إلى درجة أننا رغم وجود -قريب  -نفسه بوضوح 
ً
ه دائما

 تحت أنظارنا، فإننا لم نعد نراه ]...["
ً
؟ لقد عالجنا موضوع تكييف النظر 18موجود دائما

هذا، الذي أشرنا إلى ضرورته اللحة في الفصلين الثاني والسابع، في الفصل الأول فيما 

ما يتعلق بالواقعية يتعلق بموضوع "التقارب نحو الحقيقي"، وفي الفصل الثالث في

البنيوية، وفي الفصل الخامس فيما يخص الجواهر الذرية وفي الفصل السادس فيما 

 يتعلق باليول. 

، فإن الإبستمولوجية البديلة
ً
"الشترك" تجد  لـ "في مكان ما في اللامكتمل" أو  لـ وأخيرا

لمية، والتي يبدو نفسها مدعوة لتقديم تفسير معقول لناطق استقرار ووحدة الفاهيم الع

                                                           
16 F. Jullien, Un sage et sans idée, Seuil, 1998, p. 61. 
 . 53، ص. الرجع السابق 17
 . 9، ص. الرجع السابق 18



25 

أن تأكيدها على الصيرورة الديناميكية لتشكيل العارف يبعد هذا التفسير. أما الواقعية، 

فتعتقد بأنها تعرف كيف تأخذ على عاتقها هذه النوى القاومة للمعرفة من خلال مفهوم 

م توافق جزئي مع العالم كما هو، وتحاول التجريبية ضبطها بعبارات التوافق أو التأقل

و  5-0شبه الأمثلي مع الوقائع. والجواب الذي أقترحه أمام هذا التحدي )انظر القطعين 

ختزَل إلى 3-5
 
 ما ت

ً
( يرتكز على استعادة فلسفة تجاوزية وفق نمط براغماتي، فلسفة غالبا

 الأساسية الأولى. هاتطلعات

ر حول اليكانيك الكمومي كان ولا يزال يشكل
ّ
اختبار هذه  مما لا شك فيه أن التفك

القاربة. إن اليكانيك الكمومي في نسخته العيارية يضطرب بشكل واضح أمام القراءة 

. فالقراءة التجريبية تصطدم بغياب في الوقت نفسه التجريبية وأمام القراءة الواقعية

التنافية التأتية عن ذاتها؛ فإذا  الأحداثمقابل مباشر، في شكلانية هذه النظرية، لفهوم 

كان عليها الاستمرار فيجب إما أن تفرض الحدث من خارج الشكلانية )من خلال السلمة 

الضافة لتقليص حزمة الأمواج(، أو عليها القبول بانفصال كامل بين التطور الزمني لقوى 

 19الحالة الوجهة وسلسلة الأحداث )كما هو الحال في التفسير الشروط لفان فراسين

Van Fraassenلقراءة الواقعية فعليها من جهتها مواجهة )أو الالتفاف أو تجاوز( (. أما ا

التنبؤية، وليس الوصفية، لرموز اليكانيك الكمومي العياري. وعلى  الأوليةالحالة 

 عن الشعور بهاتين "الغرابتين" للميكانيك الكمومي كعقبتين، 
ً
النقيض من ذلك، وبعيدا

ما دعوة لا مثيل لإصرارها للعودة والدراسة "الشترك" ترى فيه للـ فإن ابستمولوجية

العمقة للعقلانيات الإجرائية والأساليب النهجية للتوقع التي تشكل الادة اليومية 

للبحث. تعتقد الإبستمولوجيا الواقعية، في مواجهة اليكانيك الكمومي، أنه إما أن هذه 

 خارج الأ
ً
 يقع تماما

ً
لوف، أو أنها ليست سوى مرحلة النظرية تميل إلى أن تصف لنا كونا

وسيطة نحو مكان آخر وزمان لا يمكن تجاوزهما للفيزياء. أما إبستمولوجيا "الشترَك"، 

ر أنه يجب البحث على الأرجح على 
ّ
فإنها تأخذ هذه النظرية كفرصة ممتازة لكي نتذك

                                                           
19 B. Van Fraassen, Quantum mechanics, an empiricist view, Oxford University Press, 1991. 



26 

 من البحث 
ً
عنها في مفاتيح فهم العلوم في التحليل الدقيق للمشترك في المارسات بدلا

 امتها مع أي مكان آخر مهما كان. مطابقة الصلة التي يمكن للنظريات إق

 مصادر فصول الكتاب

ولدت فصول كثيرة من هذا الكتاب، بعد تعديلها وصياغتها، من ملاحظات 

الحاضرات والقالات النشورة في مجلات أو من مقدمات لكتب جماعية. ولهذا أود أن 

والقدمات لسماحهم لي بنشر كامل النصوص العنية أو جزء  أشكر هنا ناشري القالات

 منها. وفيما يلي قائمة بها: 

شباط من  41الفصل الأول هو النسخة الوسعة بشكل كبير من عرض قمت به في  -

 écoleفي إطار ندوة بعنوان "العوالم المكنة" في الدرسة العادية العليا  0991عام 

normale supérieure . 

تعيد الفصل الثاني، مع الكثير من التعديلات التي أدخلتها عليه لكي آخذ بعين يس -

، القالة التالية B. D'Espagnatالاعتبار الحوارات التي كانت لي مذاك مع برنار دسبانيا 

 ,"M. Bitbol, "L'aveuglante proximité du réel)بعنوان: القرب العمي من الحقيقة(: 

Critique, no 576, p. 359-382, 1995 للكتاب فقط بل 
ً
. ولم يقدم لي هذا القال عنوانا

ه للكتاب الحالي.   وعبره حصلت على الخط الوجّ 

يشتمل الفصل الثالث على توسعة لقدمتي للكتاب الشترك )بعنوان: الفيزياء  -

 ,Physique et Realite, un debat avec B. d'Espagnatوالواقع، نقاش مع برنار دسبانيا(: 

M. Bitbol & S. Laugier (ed.), Frontieres-Diderot, 1997.  

-M. Bitbol, "Quasiأما الفصل الرابع فمأخوذ في الجزء الأساس ي منه من دراستي:  -

réalisme et pensée physique", Critique, no 564, p. 340-361, 1994. 

ه، حتى وإن كانت بعض أما الفصل الخامس فهو غير منشور في القسم الأكبر من -

 ,M. Bitbolالأفكار التي توسعنا فيها خلاله كانت قد وضعت صيغها الأولية في: 

Mécanique quantique, une introduction philosophique, Champs-Flammarion, 



27 

"مستقبل الذرّية" النشور في الجلد الشترك بعنوان  بـ ، وكذلك في النص العنون 1997

والواقع، نقاش مع برنار دسبانيا"، الرجع الذكور أعلاه. وقد طرحت أفكاره "الفيزياء 

، ثم في مؤتمر نابولي حول REHSEIS، في إطار ندوة 0991الأولية في نيسان من عام 

 . M. Blayوبلاي  E. Festaالنظرية الذرية في القرن السابع عشر، الذي نظمه فستا 

ييرات القالة التي تحمل عنوان ويستعيد الفصل السادس مع بعض التغ -

"dispositions, propensions et déterminations catégoriques النشورة في الجلد "

 ,Le vide quantique, E. Gunzig & S. Diner (ed.)الشترك بعنوان "الفراغ الكمومي": 

Editions de l'université libre de Bruxelles, 1998. 

 بالكامل. الفصل السابع غي -
ً
 ر منشور سابقا

 M. Bitbol, "Qu'est-ce qu'un hazardالفصل الثامن يوسع ويحدد القالة التالية:  -

objectif?", in La letter mensuelle de l'ECF, n 161, p. 13-18, 1997. 

-  .
ً
 القدمة والخاتمة غير منشورتين سابقا



28 

 

 

 



29 

 20الواقعية التقاربة والتقارب الانعكاس ي .1

 

كلما كنا أبعد عن العالم بدا لنا أكثر "

واقعية. وكلما اقتربنا منه أكثر تبدو لنا إمكانية 

 ."رؤيته أقل، ويصبح بلا معالم مثل سراب

 الإكليل الثمينناغارجونا، 

 

 
ً
إن هدفي في هذا الفصل هو أن أقترح تحت تسمية "التقارب الانعكاس ي" مشروعا

 للتطور التاريخي للعلوم الف
ً
يزيائية. ولكن لا بدّ قبل ذلك من عرض الشروع الأكثر بديلا

، وهو مشروع 
ً
ثم ، وتحديد بواعثه، وتفحّص أساسه الجدلي، الواقعية العلميةقبولا

 إظهار الصعوبات التي يواجهها.

 الواقعية التقاربة وتوفيقاتها 1. 1

ر الواVan Fraassen 21مما لا شكّ فيه كما يلاحظ فان فراسّن
ّ
قعيّ كان يودّ ، أن الفك

لو يستطيع التأكيد على أن النظريات العلمية الثبتة في عصره هي نظريات صحيحة، وأن 

م بها 
ّ
 في الطبيعة، وأنها تقدّم بذلك  موجودةالجواهر أو الكينونات التي تسل

ً
 دقيقا

ً
 تمثيلا

علاقة للعالم كما هو. مع ذلك، فإن تاريخ تقدّم العلوم يجعل من هذا البيان التزامن لل

 غير مقنع. لقد ارتدّ بالتالي معظم الدافعين عن الواقعية 
ً
بين التمثيل العلمي والواقع بيانا

العلمية إلى نسخة تطوّرية لوقفهم الخاص. ووفقهم، فإنه من الصحّة بلا شك القول إن 

أية نظرية علمية معطاة ليست صحيحة بشكل مطلق ولا دقيقة في كافة تفاصيلها 

تباطات الفترضة للواقع بالأفراد والأنواع الطبيعية؛ بل إن التوالية التاريخية بالنسبة للار 

على الأقل، بطريقة إما منتهية أو متقاربة فقط، باتجاه بيان صحيح  تتلاقىللنظريات 

                                                           
رضت نسخة سابقة من هذا النص في  20 لندوة التي عقدت تحت عنوان في إطار ا 0991شباط من عام  41ع 

 . Ecole normale supérieure"العوالم المكنة"، في الدرسة العادية العليا 
21  B. Van Fraassen, The scientific image, Oxford University Press, 1980, p. 7. 



31 

 لا يشبهه العالم. سمى لاري لودان 
ً
"الواقعية  ـهذا الطرح ب Larry Laudanحرفيا

 التقاربة"، وقد وصفه من خ
ً
لال القترح الذي وفقه "تكون النظريات العلمية ]...[ عموما

صحيحة بشكل تقريبي، وتكون النظريات الأحدث أقرب للحقيقة من النظريات السابقة 

 ". 22في الجال نفسه

إن أحد الرواد الأكثر شهرة لهذا التصوّر الديناميكي للواقعية العلمية هو شارل 

بعض الكتّاب بتسمية هذا ، بحيث لم يتردّد Charles Sanders Peirceساندرز بيرس 

" نسبة له. نلاحظ بالتالي نقطة هامة وهي أن الواقعية 23"الواقعية البيرسية بـالتصوّر 

 لبيرس، 
ً
عند بيرس تترافق بالبقاء على مسافة واضحة من الواقعية اليتافيزيائية. ووفقا

و رأي وحيد فيما يتعلق بموضوع فإن أبحاث البشر تجعلهم يميلون على الدى البعيد نح

؛ وهكذا فإن الرأي في هذه السألة، على الرغم من أنه غير مستقل عن نشاط 24أبحاثهم

وفكر الإنسان، يتجاوز كل صلة مع ما يمكن أن يكون فيهذا النشاط وهذا الفكر من 

ار . وبهذا العنى إنما يمكننا القول حول الرأي النهائي الش25فردية وخصوصية وتعسّف

                                                           

L. Laudan, "A confutation of convergent realism", Philosophy of science, 48, p. 19-49, 1981. 22 

 
ً
. ويمكننا هنا أن L. Laudan, Progress and its problems, University of California Press, 1977وانظر أيضا

 من الحكمة الإبستمولوجية الشتركة 
ً
 جزءا

ً
نعتبر أن "الواقعية التقاربة" باتت تشكل منذ الآن فصاعدا

)في مقالة له  Alain Sokalالواقف التخذة من قبل آلان سوكال للفيزيائيين. يشهد على ذلك بين شواهد أخرى 

 pourquoij'aiécrit ma parodie", Le Monde, vendredi 31 janvier"بعنوان "لاذا كتبت محاكاتي الساخرة" 

( حيث يقول: "يصف اليكانيك النيوتوني حركة الكواكب ]...[ بدقة مدهشة، وهذا فعل موضوعي؛ لكنه 1997

 هو مع ذل
ً
ك غير صحيح. أما اليكانيك الكمومي والنسبية العامة فهما مقاربتان أفضل للحقيقة، وهذا أيضا

فعل موضوعي". نشير مباشرة إلى اقتران مصطلحات ـ قيم في هذه الجمل القصيرة مثل "فعل"، و"موضوعية"، 

فة مثل "غير صحيحة" أو "مقاربة"، ذلك أنه في فضاء يسمح بالتعرّف على عدم  و"حقيقة" مع ألفاظ مخفّ 

 اكتمال بعض القيم الإبستمولوجية إنما يتحقق مصير "الواقعية التقاربة". 
23 .P. Hoyningen-Huene, Reconstructing scientific revolution, The University of Chicago Press, 1993 
نهائي إلا كرأي من الدرجة الثانية عبّر لا يجب بالطبع أن نعتبر على هذا الستوى أطروحة وحدانية الرأي ال 24

، عندما نناقش مسألة التحديدية التحتية للنظريات 
ً
عنه بيرس. وسنناقش هذا الرأي الطروح هنا لاحقا

 بواسطة التجربة. 
25  C. S. Peirce, "Critical review of Berkeley's idealism", 1871, in Selected writings, Dover, 1958, p. 82. 



31 

 من 
ً
إليه بأنه يعبر عن الواقع، ويتحدّد هذا الواقع نفسه بالاستناد على الرأي النهائي، بدلا

 التمسّك بالأحرى بأي ش يء في ذاته. 

لم يغب عن بيرس صعوبة ربط الحتوى الحالي للنظريات العلمية مع هذا الإسناد 

ساسية لقاربة الواقعية البعيد )وربما الأسطوري( باتجاه الستقبل، وهو أحد الركائز الأ 

 العلمية العاصرة. وقد تجلت هذه الصعوبة عنده من خلال التردّد فيما يتعلق بمفهومه

"الحاكمة الاحتمالية، ونذكر هنا بأن الحاكمة الاحتمالية تتميز عن الاستنباط، الذي  للـ

حدّ باستخلاص النتائج الخاصة من فرضية عامة، كما عن الاستقراء الذي ي زعم ي 

 من وقائع فردية. وتهدف الحاكمة الاحتمالية التي 
ً
استخلاص مقترحات كونية انطلاقا

تجمع بين وظيفة الاستقراء وتطبيق عملية الاستنتاج إلى تحديد القترحات العالية التي 

ابتداء منها يمكن استنتاج القترحات الفردية الوافقة للوقائع الرصودة. وتتم الحاكمة 

؛ وفي Fية في ثلاث مراحل زمنية. في الرحلة الأولى، نلحظ الواقعة الفاجئة الاحتمال

لا بدّ  ستكون  Fصحيحة، فإن  Pكانت الفرضية العالية  إذاالرحلة الثانية نلاحظ أنه 

 Pمرصودة وملاحظة؛ وفي الرحلة الثالثة نخلص إلى أنه توجد أسباب جيدة للاعتقاد بأن 

 لا  صحيحة. ولكن ما هو الغزى 
ً
الذي يمكن إعطاؤه لصيرورة الحاكمة الاحتمالية؟ وفقا

تشير له الرحلة الثالثة من النطق العروض أعلاه، فقد بدأ بيرس بإعطاء الحاكمة 

القترحات التي تؤدي إليها؛ وبعبارة  احتماليةالاحتمالية مرتبة الصيرورة الستقلة لبرهان 

 من خلال ذاتها تقريبنا  الحاليةأو  نةالراهأخرى، فإن الحاكمة الاحتمالية 
ً
تحاول سلفا

النهائي. لكنه فيما بعد لم يعد يعتبر الحاكمة الاحتمالية إلا كمنهج  الستقبلمن فكرة 

. وتشكل الحاكمة الاحتمالية فقط ضمن 26الفرضيات التي تحتاج إلى الاختبار لصياغة

الستوى الذي يؤدي إلى تقديم هذا النظور الجديد "الستوى الأولى من البحث"، أي 

 التفسير الصحيح لواقع مرصود. وهكذا لا تعود الرحلة الأخيرة 
ّ

مرشح افتراض ي إلى صف

                                                           
26  K. T. Fann, Peirce' theory of abduction, MartinusNiihoff, 1970; H. de Regt, Representing the world 

by scientifique theories, Tilburg University Press, 1994. 



32 

من منطق الحاكمة الاحتمالية مندرجة في هذه الحالة والتي تقول: "لدينا أسباب جيدة 

 Pتماد صحيحة"، بل تصبح على النحو التالي: "لدينا أسباب جيدة لاع Pللاعتقاد بأن 

كفرضية يجب اختبارها". وهكذا فإنه لا يمكن الخلط بين فعل اقتراح فرضية والقيام 

ببرهان ما لصحتها، أو حتى لاحتماليتها، الأمر الذي يضعنا في حالة ريبة كاملة فيما يتعلق 

 بدرجة القرب بين النتيجة الحالية لصيرورة الحاكمة الاحتمالية والرأي الستقبلي النهائي. 

 الفهوم  البوبري للعلم اليلَ إلى عدم الرؤية في ثنائية الحقيقة والواقع ل
ً
قد أيّد أيضا

 من نقطة ارتكاز للبحث العلمي. فبوبر يرى، مثل مفكري الواقعية التقاربة، أن 
ً
إلا نوعا

فترض أنها . مع ذلك، فإن العملية التي ي  27تطوّر العلم يشبه صيرورة مقاربات متتالية

البحث العلمي، أي تتالي الخمّنات ودحضها، تجعل وفق كارل بوبر من غير  تدفع عجلة

الوثوق تأكيد حقيقة أيّ من مراحلها. وهكذا يمكن لنظرية جديدة أن تبزّ نظرية أخرى 

لأنها تملك درجة أعلى من العمومية ولأنها تشتمل أكثر على محتوى معزّز ومؤيّد )أي لم 

بإمكان أيّ عنصر من هذا الحتوى من البيانات العالية يتمّ دحضه(، غير أنه لن يكون 

 
ً
"الصحيح" دون مانع ما، بالعنى الذي يكون فيه هذا  بـ أن يجد نفسه رغم ذلك موصوفا

 الوصف 
ً

قا "(؛ فهو لا يمكن إبستميةمنه. ويشير بوبر إلى أن "علمَنا ليس معرفة )" متحقَّ

 بأنه بلغ الحقيقة ]...[
ً
ى عكس ما يحب أن يعتقد به معظم ." وعل28أن يزعم أبدا

 لصيرورة متتالية 
ً
الواقعيين، فإن صيرورة تطور العلوم، على الرغم من أنها مماثلة شكليا

". 29نهائيةمن التقاربات التعاقبة، لا تتطابق مع "]...[ منظومة تتقدم بانتظام نحو حالة 

هي خاصية تحمل وما هو أسوأ من ذلك، فإن إحدى الخصائص الكبرى لنظرية علمية، و 

مخاطر استباقية في كل مرحلة، وتبسيط وتعميم محاورها بجعلها بذلك قابلة للنقد 

ص ما يسمّيه أخصائيو 
ّ
بواسطة مجموعة كبيرة من الردود والتفنيدات المكنة، تقل

                                                           
27  K. Popper, La logique de la découverte scientifique, Payot, 1973, p. 273. 
 .462الرجع السابق، ص.  28
 الرجع السابق.  29



33 

م للنظريات  وبالتالي فإنه ليس". 30"احتمال فرضيتها بـ النطق الاستقرائي للتقدم العمّ 

تالعلمية الح
ّ

. إن التصحيح قيقة كمحصلة يمكن التنبؤ بها ولا الاحتمالية كبديل مؤق

الوحيد الذي يقدّمه بوبر على هذه اللاحظة هو التالي: "على الرغم من أن ]العلم[ لا 

يستطيع بلوغ الحقيقة ولا الاحتمالية، فإن جهده لبلوغ العرفة، وبحثه في سبيل 

 ." 31في الاكتشاف العلميالحقيقة، لا يزالان الدافعين الأقوى 

إننا ندرك أن هذه الصورة الساخرة لحقيقة لا يمكن الوصول إليها،والتي يظلّ 

البحث عنها مع ذلك الدافع الذي لا غنى عنه للباحثين، كانت قد اعتبرت كعقبة لا بد 

من تجاوزها على يد فلاسفة موجة الواقعية في السبعينيات والثمانينيات من القرن 

ز نيوتن الاض ي، ب
ّ
 من اعتبارها بالأحرى نتيجة مقبولة. فعلى سبيل الثال رك

ً
 32سميث -دلا

W. H. Newton-Smith  ،مقاربته على تطوير مفهوم غير تجاوزي لقاربة الحقيقة. ووفقه

فإن ضعف البيان البوبري يكمن في تمييزه للعلم كنشاط عقلي هدفه الحقيقة، في حين 

. ولكن كما يلاحظ بوبرفإنه 33عتراف بامتلاك أي حقيقة كانتلا يمكن للمنهج التجريبي الا 

ر لنا معيار  سيكون من النطقي محاولة الحصول على الحقيقة
َّ
فقط في حال توف

لها.وبافتراض أننا نعزو لبوبر غياب معيار الحقيقة، فإنه من الضروري بالتالي أن ننسب 

 أكثر محدودية وفي الوقت نفسه يمك
ً
ن الوصول إليه أكثر. إن هدف لتطور العلوم هدفا

 استبدال الواقعية التقاربة هذا هو زيادة ما يوافق أن نسميه "احتمالية" النظريات. 

 من ذلك في الكتابات التالية لؤلفه 
ً
 قريبا

ً
 استراتيجيا

ً
وقد اقترح بوبر نفسه توجها

لقوي لنظرية ما "منطق الاكتشاف العلمي"، طالا أنه انتهى إلى اعتبار الإثبات التجريبي ا

 مثل برهان الحقيقة، بل يعد 
ً
لاحتمالية ظاهرة ضمن حالة معطاة  كمؤشرليس أكيدا

                                                           

 . 411الرجع السابق، ص. 30 

 . 462الرجع السابق، ص. 31 
32  W. H. Newton-Smith, The rationality of science, Routledge, 1981. 

 . 62الرجع السابق، ص. 33 



34 

  -. وللأسف كما يلاحظ نيوتن 34للبحث العلمي
ً
سميث فإن مثل هذا الامتياز جزئي جدا

 لوقف بوبر 
ً
 معارضا

ً
، ويتخذ هذا الفيلسوف علاوة على ذلك موقفا

ً
بحيث لا يكون مفيدا

لاستقرائية. فلكي يكون من النطقي متابعة الاحتمالية لا بد أن نستطيع في معاكسة ا

الحصول على دليل نحو الاحتمالية العملية للنظريات وليس فقط نحو احتماليتها 

الظاهرية. من ناحية أخرى، فإن الاعتماد على درجة التأكيد التجريبي لنظرية ما، التي 

 إلى مجموعة من العلومات
ً
 حول موضوع الاضية تعيدنا دائما

ً
، لكي نستنتج منها شيئا

 عنها 
ً
ع القدرة الستقبلية لنظرية ما على nolens volens"احتمالية" تميل، رغما

ّ
، إلى توق

 مقاومة اختبارات تجريبية، يرجع إلى إعادة إدراج حجة استقرائية. 

 على إن قضية الدفاع ما بعد البوبري عن الواقعية التقاربة يقوم من الآن ف
ً
صاعدا

، دون الوقوع مع ذلك في النهج العتاد الواقعإعطاء مضمون لتعاريف الاحتمالية ولقاربة 

إسناد الاحتمال لأي جسم قابل للرصد أو  بتجنب 35سميث -للتحقّقية. يبدأ نيوتن 

د. وهكذا فإنه يردّ احتمالية كل نظرية جديدة إسقاطية ليس فقط إلى  لحتوى مؤيّ 

 إلى  سابقة بل تجارب
ً
 عن قرب  نظريةوأيضا

ً
، متبعا

ً
أخرى إسقاطية كانت مقبولة سابقا

هة لتصوّر في الإسقاط يعود إلى نلسون غودمان  Nelson Goodman 36الخطوط الوجّ 

إنما دون التمسّك بها. فنظرية جديدة أولى يمكن أن تعدّ كنظرية أكثر احتمالية من 

 أو لنظرية مقبولة  بالنسبةنظرية جديدة ثانية، 
ً
د مطابقا

َّ
حتى الآن، إذا كان محتواها الؤك

أهمّ من محتوى الثانية، وإذا كانت تتضمن عناصر وصفية أكثر للنظرية السابقة القبولة 

من الثانية. وعلى عكس الطريقة الاستقرائية، فإن هذه القاربة لا تحاول العودة من 

مَة؛ كذلك 
ّ
تستند هذه القاربة على بنى نظرية النتائج الواقعية بجملة من التنبؤات النظ

ستخدم ضمن هذه البنى النظرية ليس فقط مؤدّاها التنبؤي بل 
َ
. وهي ت

ً
موجودة سابقا

 محتواها 
ً
. إنه الحتوى الوصفي الذي يريد الفيلسوف الواقعي الحفاظ الوصفيوأيضا

 عليه من نظرية إلى نظرية تالية، لأنه يعدّه )أو يتمنى أن يعدّه( كتمثيل مخ
ً
لص تقريبا

                                                           
34  K. Popper, Objective knowledge, Oxford University Press, 1972, p. 103. 
 . 416ـ  412، ص. W. H. Newton-Smith, The rationality of scienceالسابق لنيوتن ـ سميث راجع الرجع  35
36
 N. Goodman, Faits, fictions et prédictions, Minuit, 1984 



35 

سميث على العكس، بعد أن تجنّب على هذا النحو  -للواقع. وهكذا يستطيع نيوتن 

ع، اعتبار احتمالية 
ّ
تعريف الاحتمالية لنظرية بواسطة النجاح الرصدي الثبت أو التوق

 نظرية ما كتفسير مرضٍ لنجاحها الرصدي. 

ه لتوّنا، تحت أشكال سميث، كما عرضنا -ونجد العنصرين الرئيسيين في طرح نيوتن 

 مختلفة في كافة النسخ العروفة للواقعية التقاربة. 

العنصر الأول هو ما يمكننا تسميته درجة معينة من "الحافظة"، أكانت هذه 

الحافظة من رتبة بنائية أو قانونية أو أنطولوجية. إن درجة دنيا من الحافظة هي 

بة. لأنه سيكون من الأقل صعوبة التمسّك بأي متلازمة لا يمكن تجنبها للواقعية التقار 

 تلاق تاريخي للنظريات التتالية إذا كانت تلجأ بشكل منهجي لبنى أو أنطولوجيات منفصلة. 

ل للواقعية العلمية، وبخاصة للواقعية التقاربة، فهو التأكيد   
ّ
أما العنصر الثاني الشك

بطريقة مرضية النجاح  تفسّرريبية، أنه وحدها فكرة اللاءمةمع الواقع، مهما كانت تق

، على شكل "استدلال نحو التفسير 
ً
" الأفضلالتنبؤي للنظريات. نجد هذا التأكيد عمليا

القبول"، عند جميع الدافعين  الوحيدلنجاح النظريات، أو "استدلال باتجاه التفسير 

 حتى أيامنا هذه.  37عن الواقعية العلمية، منذ العصور القديمة

لين للواقعية يتلاقيان في اللاحظة التالية: وبما أنه لا يمكن إن العن
ّ
صرين الشك

تفسير نجاح النظريات السابقة إلا لأن رموزها تستند بشكل تقريبي إلى كيانات حقيقية في 

الطبيعة ولأن بناها تنتج بشكل تقريبي قوانين الطبيعة، فإننا لا نستطيع تجنب الوصول 

أسسها الرجعية والبنيوية. وعندما لا نستطيع القيام بذلك علينا إلى الأخذ بجزء كبير من 

على الأقل تبيان أن الجوانب التروكة من النظرية السابقة هي حالات محدودة من 

النظرية الجديدة، بل وتفسير سبب النجاح الجزئي للإطار الرجعي والقانوني القديم 

                                                           

كان من أوائل الذين استخدموا هذا النوع من الحجج، عندما دافع عن  Lucrèceلا شك أن لوقريسيوس 37 

ـ "]...[ أجسام ]...[ لا بد من الاعتراف بوجودها على الرغم من عدم قدرتنا على رؤيتها"، النظرية الذرية بذكره ل

الأجسام غير الرئية من هذا القطع  ضرورة. ويجعل الإلحاح على De naturarerum, I, v. 266-275راجع 

 القبول".  الوحيدالنموذج البدئي لـ "استدلال نحو التفسير 



36 

. كتب بتنام على سبيل الثال عام بمصطلحات النظومة الجديدة من الكيانات والبنى

أن مهمة الباحثين أثناء تغيير نظرية ما هي الحفاظ "]...[ على الآليات في النظرية  0916

، أو البرهان أنها حالات محدودة من الآليات الجديدة
ً
". 38السابقة كلما كان ذلك ممكنا

لجديدة، في مقاربة في السياق نفسه إلى أن "]...[ على النظريات ا R. Boyd يشير بويد

أولية، مشابهة النظريات الحالية فيما يتعلق ببيانها للعلاقات السببية بين الكيانات 

 ". 39النظرية

إن الهدف من تفسير نجاح النظريات في العمق هو التبرير الركزي للواقعية التقاربة. 

وحيدة التي لا كتب بتنام: "إن الحجة الإيجابية بالنسبة للواقعية هي أنها الفلسفة ال

". وبهذه الطريقة إنما تتجنب الواقعية العلمية اتهام 40تجعل من نجاح العلوم معجزة

العودة إلى نسخة ميتافيزيائية للواقعية. بل هي تقدم نفسها بالأحرى كنوع من نظرية 

النظريات، نظرية قابلة للدحض عند الاقتضاء، وتهدف إلى أن تأخذ بعين الاعتبار 

ل النظريات العلمية وإتمامها.كنة ديناميكية تبأفضل صورة مم
ّ
 شك

تفسيرات الداروينية الضادة لنجاح النظريات -اللاالتفسيرات الواقعية و  2. 1

 العلمية

تعرضت الواقعية التقاربة، على الرغم من تجاوزها للارتهان اليتافيزيائي، لهجمات 

 " و"القدرة على التفسير". قاسية على جناحيها الرئيسين، ألا وهما "الفكر الحافظ

                                                           

H. Putnam, Meaning and the moral sciences, Routledge&Kegan Paul, 1987. 38 

R. Boyd, "Realism, underdetermination, and a causual theory of evidence", Noûs, 7, p. 1-12, 1973 39 ؛

 :
ً
 ,R. Boyd, "The current status of scientific realism", in J. Leplin (ed.), Scientific realismوانظر أيضا

University of California Press, 1984, p. 41-82 . 

H. Putnam, Mathematics, matter and method, Cambridge University Press, 1975, p. 73 40 :
ً
؛ وانظر أيضا

E. Mac Mullin, "The history and philosophy of science: a taxonomy", in H. Feigl& G. Maxwell (eds.), 

Minnesota Studies in the history of science V, University of Minnesota Press, 1970, p. 13-67 ]إن[" :

تأكيد أنطولوجيا واقعية للعلوم هو أن الطريقة الوحيدة لتفسير لاذا تعمل نماذج العلم بمثل هذا النجاح 

 . لتجاوز الشذوذات تكمن في أنها تقارب بطريقة من الطرق بنية الوضوع"



37 

ومن بين الانتقادات الوجهة لسألة "الحافظة"، فإن أحد أكثرها شهرة هو الذي 

للجشطالت . إن مفهومه للثورة العلمية، وفكرته عن تغيّر مفاجئ T. Kuhn 41طرحه كوهن

 للسكونيgestalt)للبنية( 
ً
 كافيا

ً
ة ، بل و"للعالم"، من نموذج إلى آخر، لا يترك مكانا

الوصفية التي يطلبها الفلاسفة الواقعيون من أجل تجسيد فكرة تلاق تاريخي نحو بيان 

حقيقي للطبيعة. وقاد ذلك كوهن للتأكيد بأن العلوم لا تبدي أي تقدّم آخر سوى التقدم 

ها بها. وبالنسبة 
ّ
الدائم لازدياد السعة العملياتية، لعدد السائل الحلولة وللدقة التي نحل

]كلمة[  لـ التلاقي نحو حقيقة ما بعد نظرية هو فخ في النطاق الذي "يمكن فيهله، فإن 

 ليس له سوى 'برهان'، كما هو الحال بالنسبة لكلمة 'حقيقة'
ً
، أن تكون مصطلحا

". وتبدو له استقرارية القوانين غير ثابتة من نظرية إلى أخرى 42تطبيقات ضمن النظريات

ارية الرجع، فإنه يكفي وفق كوهن بضعة دراسات بشكل واضح؛ أما فيما يتعلق باستقر 

 من ملاحظة تلاق 
ً
لحالات مأخوذة من الفيزياء للبرهان على عدم الثبات فيها. وبدلا

 كما يقول كوهن انقطاعات ونقاط انقلاب وتقهقر
ً
. إن الكينونة 43أنطولوجي، نلحظ غالبا

رب في بعض النواحي من الزمانية للنسبية العامة هي على سبيل الثال أق -الكانية 

الكينونة الكانية في الفيزياء الديكارتية منها إلى منظومة الجسم الذي يجذب عن مسافة 

 بعيدة في الفيزياء النيوتونية. 

 كما يلاحظ كل من كوهن ولودان
ً
، ليس فقط أننا لا L. Laudan 44والأمر الأكثر إزعاجا

  نلحظ أي تقدم في العلوم على مستوى غير الستوى 
ً
البرغماتي البحت، بل ونستنتج أيضا

ي من نظرية إلى أخرى عن هدف تفسيري كان 
ّ
 ما يتم التخل

ً
تراجعات حقيقية. فغالبا

                                                           
41
 T. Kuhn, la structure des révolutions scientifiques, Flammarion, 1972. 

42
 T. Kuhn, "Logic of discovery or psychology of research?", in I. Lakatos& A. Musgrave (eds.), 

Criticism and the growth of knowledge, Cambridge University Press, 1970. 
43
 . P. Hoyningen-Huene, Reconstructing scientific revolutions 453السابق، ص  ضمن المرجع 

L. Laudan, Progress and its problems, 44 :
ً
 ، الرجع السابق، وراجع أيضا

 L. Laudan, "A confutation of convergent realism", Philosophy of science, 48, p. 19-49, 1981. 



38 

يعتبر في السابق كضرورة. فمن اليكانيك الديكارتي إلى اليكانيك النيوتوني تم التخلي عن 

ثيرون التأكيد، مطلب تفسير التفاعل الجاذبي بواسطة أفعال اتصال. واستطاع كتاب ك

منشرحين لذلك أو متكدّرين منه، أننا خسرنا من اليكانيك الكلاسيكي إلى اليكانيك 

 لصالح تنظيم أهلية وجدارة التنبؤ الاحتمالي. يضاف إلى 
ً
الكمومي مثالية التفسير عموما

ذلك قائمة مدهشة من الحالات، معروفة لدى فلاسفة العلم باسم "قائمة لودان"، 

 على أنطولوجيات أو على صيرورات حيث ارتكز 
ً
 معينا

ً
 تجريبيا

ً
ت نظريات عَرفت نجاحا

قدت مع تطور العلوم. ومن الأمثلة عليها مدارات الأفلاك البطلميوسية، 
 
اختفت وف

ومصدر اللهب )سائل تصوّره القدماء لتفسير الاحتراق( والسيّالة الحرارية )سائل 

د الحرارة و 
ّ
عتقد أنه يول  البرودة( والأثير. افتراض ي كان ي 

 
ً
الشكلة هي أن هذا السقوط الأنطولوجي في الانتقال من نظرية إلى أخرى يطعن أيضا

بالشق الثاني من النسخة الأكثر محدودية من الواقعية التقاربة: أي تلك التي تشتمل 

 على إرادة تفسير جزئي لنجاح النظريات الفيزيائية من خلال التقاطها لإشارات طبيعية. 

ولكي ندرك أن استخدام الرجعيات الناسبة لها قدرة محدودة لتفسير نجاح 

النظريات فلا بد في الواقع من ملاحظة ما يلي. فقد وجدت نظريات نالت حصّتها من 

النجاح رغم تعاملها مع بعض الكيانات، مثل الأثير في الكهرمغنطيسية، وهي كيانات لم 

دخل تأخذ بها النظريات اللاحقة الأكثر ف
 
عالية. وعلى العكس فقد وجدت نظريات كانت ت

 لفترة من الزمن بمواجهة 
ً
في بنيتها كيانات كرّسها العلم اللاحق، إنما التي أخفقت جزئيا

النظريات العاصرة التي لا تستخدم هذه الكيانات. فالنظريات الذرية ظلت لفترة طويلة 

رموديناميك الجهاري أو بالنسبة قابعة وراء غيرها من النظريات وعاجزة بالنسبة للت

 . 45لنظريات اليكانيك الاستمرارية للحرارة

تدخلنا الأمثلة التي جئنا على ذكرها أعلاه إلى أمثولة أوسع لنقد الواقعية التقاربة. 

وتتمثل هذه الأمثولة في استحالة استخلاص النتائج نفسها من مجرد الاحتمالية أو من 

                                                           
 .B. Diu, Les atoms existent-ilsvraiment?,Odile Jacob, 1997راجع  45



39 

. وفي الواقع ليس 46، ومن الحقيقة أو من التوافق الدقيق معهاللواقع التقريبيةالطابقة 

 مع الواقعي بما هي تستخدم على 
ً
ثمة ما يمنع نظرية احتمالية، أو نظرية تتوافق تقريبيا

. وعلى 
ً
سبيل الثال الكيانات "الجيدة"، من الإخفاق خلال مدة زمنية طويلة نسبيا

 مع الواقع، لأننا نستطيع العكس، لا ش يء يمنع نظرية قليلة الاحتمال، 
ً
أو لا تتوافق جيدا

القول بشكل استرجاعي أنها لم تكن تتضمن الاستناد إلى كيانات "جيدة"، من تحقيق 

 معارض 
ً
النجاح. ومن الؤكد أن هذه اللاحظة لا تخلو من صلة مع دحض أكثر شيوعا

جربة. ويمكن للواقعية العلمية: وهو دحض التحديدية التحتية للنظريات بواسطة الت

 من الظاهرات؛ لكن هذا 
ً
 منتهيا

ً
 أن "تنقذ" مجلدا

ً
لنظريات مختلفة احتمالية تقريبا

 بالصحيح في لحظة معطاة بالطريقة نفسها 
ً
الجلد لا يسمح بالتعرف على أكثرها شبها

التي تسمح بها معرفة وافية مثالية للموضوع أن تتعرف بشكل مؤكد على النظرية 

 الصحيحة. 

حتى بأننا نعترف للواقعية التقاربة بنوع من القدرة التفسيرية للنجاح التزايد ولنقبل 

 B. Vanللنظريات العلمية، فهل يجبرنا ذلك على القبول بها؟ يجيب فان فراسّين 

Fraassen 47رن ولودان وبلاكبS. Blackburn  وغيرهم كثيرون بأن ذلك لا يعني القبول بها

دّمت من قبل الكثيرين من بأي شكل من الاشكال. ولا كان
 
ت الواقعية التقاربة قد ق

"تقدم" النظريات،  لـ الدافعين الحديثين عنها كنظرية علمية من الرتبة الثانية، وكنظرية

فإن قبولها يجب أن يخضع للمعايير التي يرى الفكرون الواقعيون أنفسهم بأنها ضرورية 

ما يلاحظ لودان، فإن الواقعيين على من أجل اعتماد نظرية علمية. والحال كذلك، ك

يتطلبون نظرية تقوم بما هو أكثر من إنقاذ الظاهرات التي صمّمت من  الذرائعيينخلاف 

. فهم يريدون منها أن تكشف من خلال تفسيراتها عن مجالات غير مسبوقة 
ً
أجلها أصلا

دة إذا أمكن لوضوعها. لكن للأ 
ّ
سف لم يتم للاستكشاف، وأن تقدّم تنبؤات جديدة ومؤك

                                                           
 .L. Laudan, Progress and its problems الرجع السابق ذكره. 46
47 .S. Blackburn, Essays in quasi-realism, Oxford University Press, 1993 



41 

ق بنظريّة النظريّات التي يفترض أن تكون "الواقعيّة 
ّ
إثبات أي ش يء من ذلك فيما يتعل

التقاربة". إن الواقعية التقاربة تظل فرضيّة خاصّة قدرتها التفسيريّة محدودة بالسبب 

الذي من أجله تمّت صياغتها وإعدادها. ومن السهل فهم سبب هذه الحدودية: فالجال 

د الذي يمكن للتفسير الواقعي لنجاح النظريات الخاص به اقتراح تنبؤات لا يمكن الوحي

لأية مقاربة ابستمولوجية أخرى تقديمها يتعلق بمنفذ مباشر وهمي، دون وساطة نظرية 

 على هذا النوع من 
ً
أو تجريبية، إلى الواقعية التجاوزية. كان شرودنغر ليقول، مرتكزا

 ، إن الواقعية ا48اللاحظات
ً
. والسرّ 49لعلمية لا تقوم سوى بمضاعفة اللغز بإعطائه اسما

الذاتي، في حين أن مضاعفة اللغز هو  -الذي يقصده شرودنغر هنا هو لغز الاتفاق البين 

التفسير الواقعي لهذا الاتفاق. يمكننا مع ذلك نقل اللاحظة إلى "السر" البتنامي لنجاح 

ة عبارة "التلاقي نحو توافقية النظريات مع النظريات الفيزيائية، ولضاعفتها بواسط

 الواقع". 

وفي العمق، فإن للعملية التفسيرية كما يبدو التي تعتمد عليها الواقعية العلمية كافة 

فترض أن الواقعية التقاربة تفسّر النجاح التنامي  الحظوظ بالاختصار إلى مصادرة. ي 

للواقع، بالطريقة نفسها التي تميل للنظريات العلمية من خلال مقاربتها لوصف مخلص 

الذاتي من خلال واقع أن هذا التوافق  -بها الواقعية بشكل عام لتفسير التوافق البين 

. لكن علينا ألا ننس ى أنه في لحظة معطاة من 
ً
 خارجيا

ً
 وحيدا

ً
يتأسس بما يخص جسما

 ويعاني التوافق البين 
ً
عديد من ذاتي من ال -ممارسة العلوم، يظلّ النجاح ناقصا

 من الشكّ بالإمكانية 
ً
كا

ّ
 الستقبليةالعقبات. وضمن هذا الوضع ليس ثمة ما يمنع متشك

في توطيد الوصف والحصول على ما هو أفضل من التوافقات الحدودة أو الظرفية. 

م بأن مقصده الوحيد كان تفسير 
ّ
عندها يجد الواقعي نفسه بمواجهة معضلة. فإما يسل

                                                           

 E. Schrodinger, Ma conception du monde, Mercure deيقول شرودنغر في كتابه "تصوري للعالم" )48 

France, 1982, p. 108 ."لا أحد يدرك عالين، عالم مرصود وعالم حقيقي" :) 

 الرجع السابق. 49 



41 

من خلال احتماليتها، فيمكننا عندها الردّ عليه، كما  الاض يريات النجاحات الجزئية لنظ

د بأنه أراد أن يفسّر 
ّ
في السابق، بضعف الصلة بين النجاح الثابت والاحتمالية. وإما يؤك

 اليل إلى مدّ مستقبلي للتلاقي نحو منظومة من القوانين والرجعيات الوحيدة، 
ً
مقدّما

ب ثقته الضمنية بمثل هذا التطوّر القادم. فإذا لم وعلينا بالتالي أن نسأله حول سب

يقتنع بحجة استقرائية من خلال تعميمٍ للتلاقي الاض ي )الشكوك فيه(، فإنه يجازف 

 علىعندها بالقبول أن الش يء الوحيد الذي يمكن أن يبرّر إيمانه بتلاق مستقبلي هو أن 

قيود مشاركة لواقع خارجي هذا التلاقي أن يتحقّق بشكل إجباري، لأن البحث يخضع ل

ل. وهكذا، لا تعمل أطروحة الواقعية التقاربة سوى على الإستئثار بالنجاح 
ّ
سابق التشك

م  ن الوصفي للنظريات؛ إنها تبرّر بالقابل وجودها. فالواقعية التقاربة تقدّ 
ّ
التنامي وبالتمك

، وإن ليس دون بعض التبادلية، البدأ التفسيري وضمان
ً
أنه يوجد ش يء ما  في آن معا

 . 50لتفسيره

وفي الواقع، فإن هدوء الواقعيين بمواجهة هذه الانتقادات يتأتى ربما مما يعتقدون 

لنجاح وتطوّر النظريات العلميّة غير تفسيرهم. ويلومهم  آخربه بتعذر الوصول إلى تفسير 

 لأنهم لم يبرهنوا أنه تنقص إبستمولوجيا مضادة للواقعية مصاد
ً
ر طبيعية لودان فعلا

لكي يمكنها تقديم مثل هذا التفسير، لكن يجب الاعتراف أن مثل هذه الطريقة في ردّ 

عبء الإثبات إلى الخصم ليست مقنعة. وكان الإبستمولوجيون اللاواقعيون سيدعمون 

بشكل كبير طرحهم لو قدّموا فرضية مقابلة قابلة للتفسير الواقعي. فماذا لديهم إذن 

 جال؟ لتقديمه في هذا ال

د  يلجأ معظم فلاسفة العلوم اللاواقعيين إلى مفهوم تطوّري دارويني، وهو مفهوم حدّ 

 في إطار إبستمولوجي آخر عند بوبر. 

 بـ هكذا، يبدأ كوهن بقبول فكرة تقدّم تراكمي لكل علم خلال مراحل العلم السمى

ى آخر يخضع إل paradigme )إرشادي( "العادي"، لكنه يعتبر أن الانتقال من نموذج

                                                           

S. Blackburn, Essays in quasi-realism, 50  .33الرجع السابق، ص. 



42 

 للعالم"، 
ً
. فالثورة العلمية، بما أنها تقتض ي "تغييرا

ً
لقواعد منطقية بديهية مختلفة جدا

 عن صيرورة مراكمة العارف فيما يخص الكيانات والروابط 
ً
تقود إلى التخلي فورا

القانونية للعالم القديم. ويرجع عمل الباحثين وفقها إلى قرارهم بزيادة القدرة التي 

ا في حل الشاكل، وذلك على حساب هذا التخلي. وهكذا إنما يحفظ ش يء من يملكونه

 الذي هو 
ً
 بتقدم نحو الهدف الحدد مسبقا

ً
مفهوم تقدّم العلوم، لكن الأمر لا يعود متعلقا

"الحقيقة"؛ بل بالأحرى بصيرورة تأقلم وتخصص وانقراض غير موجّه مماثل لتطور 

حول هذا  51طورية الداروينية. ويلاحظ فان فراسينالسلالات العبر عنه في النظرية الت

الوضوع أن الداروينية، أكانت مطبقة على تطوّر الأنواع أو على تطوّر النظريات العلمية، 

تتميّز بأنها لا تجيب على نوع الأسئلة التي يطرحها كل من القائلين بالغائية والقائلين 

تبيان كيف يمكننا الإفلات من طرح هذه بالواقعية التقاربة. بل هي تقود بالأحرى إلى 

 البنية التي لها؟" تثير 
ً
الأسئلة. إن أسئلة مثل "لاذا للنظرية العلمية القبولة حاليا

 إلى إجابة "غائية" أو 
ً
الانطباع بوجود سرّ وتدعو بالتالي بشكل لا يمكن تجنّبه تقريبا

ة( تميل إلى التوافق مع بنية من نوع الإجابة: "ذلك لأنها )أي النظريات العلمي، قصديّة

الواقع". ويكفي وفق فان فراسين توسعة التساؤل إلى مجموعة من النظرات التنافسة، 

وإلى ديناميكية إخضاعها للاختبار في إطار عمل تكيّف النظريين والتجريبيين، من أجل 

رّ قد إفقاد الجواب القصدي إغراءه وسحره، ومن أجل تيسير أجوبة يكون فيها معنى الس

انحلّ في جزء كبير منه: "من بين كافة النظريات التنافسة، وحدها النظريات التي كانت 

 من التطبيقاتفعّالة بدرجة كافية 
ً

 معينا
ً

هي التي استمرت؛ ثم جاءت  لكي تقود صفا

 مع 
ً
نظريات أخرى، في النظومة البيئية التجريبية التوسّعة التي حرّضتها، أفضل تأقلما

ت محل النظريات الأولى". وكما يشير لودان، فإن الشروط ال
ّ
جديدة، أو أكثر عالية، وحل

 تطوّر العلوم، والذي يعارضه بعض الواقعيين مع 
ً
انطباع الاتجاهية الذي يعطيه أحيانا

التصور الدارويني لتطوّر تأقلمي تعدّدي و"أعمى" في آن واحد، يمكن أن ينسب إلى وهم 

                                                           
51 . B. Van Fraassen, The scientific image .39الرجع السابق، ص. 



43 

، إذا ما نسينا فروعه اليتة، نحو مرتبط بالاض ي. ويبدو أن ا
ً
لتطوّر الاض ي يميل دائما

 télosالهدفالحالة الحاضرة؛ وهذه الحالة الحاضرة هي التي تحلّ كبديل براغماتي عن 

 الستحضر. 

عند هذا الستوى نلحظ ظهور مسألتين تميزان الداروينية، وهما مسألتان لم 

 بشكل جيد فلاسفة العلم اللا 
ً
 واقعيين. يلحظهما دائما

السألة الأولى هي أن التطورية الحديثة، التي تابعها حتى آخر نتائجها مؤلفون مثل 

، تقود إلى إدراج عنصر F. Varela 52أو فاريلا Stephen Jay Gouldستيفن جاي غولد 

طارئ نادر الحدوث كانت الأجيال الأولى من البيولوجيين الداروينيين تعتقد بإمكانية 

من طريق تطوّري يقود إلى تكيّف كاف للإستمرار والبقاء يمكن تتبّعه، وهذه  تجنّبه. فأكثر 

الطرق تقود إلى أنواع ذات سويات تنظيم مختلفة بشكل عميق. وحدها الظروف 

العرضية والفاجئة، من رتبة الأحداث الجيولوجية أو الفلكية، قادت إلى شجرة تطوّر 

لها السلالات التي نعرفها. بعبارة أخرى، فإن 
ّ
شجرة تطوّر السلالات هذه والأنواع التي تشك

ل
ّ
جملة الحلول تحت الأمثلية  حلّ حلّ الأمثلي لسألة التأقلم، بل فقط الـ لا تمث

الذي فضّلته الأحداث الطارئة في تاريخ الكرة الأرضية. وقد استمرّت حجة  53والقبولة

ل فيها  تعدّدية النظريات المكنة، كما سبق ورأينا، بعد نقلها إلى
ّ
فلسفة العلوم، لتمث

قلب النسخة الطابقة اللاواقعية للإشكالية الواقعية واللاهوتية للوحدانية. فاللاواقعي 

التماثلية لنظرية مع الواقع،  التوافقيةيصرّ، بمواجهة تناقضه، على الاختلاف بين 

ب ال التكيّفو
ّ
م النظري مع الشروط التجريبية. فالأولى تتطل وحدانية أو البسيط للعال 

 -على الأقل قصد الوحدانية. أما الثانية فتتكيّف مع التعدّدية، لأن أكثر من طريقة تحت 

أمثلية للتوجّه يمكن أن تكون موافقة، ضمن حقل من الشروط العطاة، ومن أجل 

                                                           
52  S. J. Gould, La vie est belle, Seuil, 1991 . 

ً
 وانظر أيضا

 F. Varela, E. Thompson & E. Rosch, L'inscriptioncorporelle de l'esprit, Seuil, 1993 . 
53  F. Varela, E. Thompson & E. Rosch, L'inscription corporelle de l'esprit, Seuil, 1993, p. 265. 



44 

حاجة للدقة محدودة بالضرورة. وبشكل أعمق، فإن مفهوم التكيّف يتطلب تعدّدية 

ن التوافق إلى الشروط. ذلك أن التكيّف، على عكس التوافقية الصيرورات المكنة م

التماثلية، ليس فيه ش يء من العلاقة السكونية. وهو يتعلق ليس فقط بالوسط الذي 

يمارس الشروط )القيود(، بل بالشروع )مشروع الحياة أو التنبؤ( الذي يجب إكماله مع 

سبب إضافي لكي لا تكون معتمدة  الأخذ بعين الاعتبار للقيود. وليس لهذه الشروط أي

بشكل جزئي على نمط النشاط التضمن في الشروع التوقع، بما هي إجابات اتجاهية على 

تطبيقات وممارسات هي نفسها اتجاهية. ترتبط مشاريع البحث بالتالي، بداهة، مع 

. ويرتبط كل مشروع بينها بنطاق من بنى 
ً
إنجازات تكيّفية منفصلة عن بعضها بعضا

 من التعدّدية، 
ً
 ثانيا

ً
ل ترتيبا

ّ
وأنماط الفعل التأقلمة والميز عن النطاقات الأخرى. وهي تمث

إلى ما وراء الترتيب الأول الذي ينتج عن الأمثلية التحتية لصيرورة التكيف الخاصة 

نتيجة هذا النمط من  E. Von Glaserfeldبمشروع معطى. يلخص لنا فون غلاسرفلد 

و التالي: "لا يعطينا ]النجاح[ أي مؤشر على السمات الحتملة للعالم التحليل على النح

". كان 54"الوضوعي، بل يعني فقط أننا نعرف وسيلة قابلة للتطبيق لبلوغ هدف اخترناه

ر في هذه الحالة لكل من هذه الأهداف 
ّ
يمكن لأهداف كثيرة أن تكون مختارة، وكان يتوف

وم في الوضع الحالي لتطور العلوم هو الاتفاق وسائل قابلة للتطبيق. إن موقفنا الي

الجماعي على هدف واحد أو على مجموعة محدودة من الأهداف، وعلى توفير الوسائل 

القابلة بشكل مميّز للتطبيق )والوحدة بشكل منطقي( وتحقيق هذه الأهداف. إن السؤال 

ل الفجائي أو الطروح على هذا الستوى، بنقل الإشكالية الداروينية الجديدة حو 

 لتفضيل 
ً
 هذاالعرض ي، هو معرفة ما هو الحدث )ما هي الأحداث( التي قادتنا تاريخيا

النموذج النظري من بين أنماط أخرى ممكنة للتكيّف. إن  هذاالشروع و هذاالهدف، 

                                                           
54  E. Von Glaserfeld, "Introduction à un constructivisme radical", in P. Watzawick, L'invention de la 

réalité, Seuil, 1988, p. 26. 



45 

كثيرين من الفلاسفة اللاواقعيين يحاولون تأكيد تحديدية تحتية مبدئية، دون التساؤل 

 . 55لتي قادت إلى التحديدية الفعّالة التي نحن شهود عليهاحول الظروف ا

السألة الداروينية الثانية هي أننا نعتبر بشكل عام أن صيرورة التكيّف والانتخاب 

 الطبيعي هي صيرورة مشروطة بواسطة القيد الذي يطبقه 
ً

. وسط خارجي محدّد مسبقا

 بيولوجية كب
ً
رى تغيّر النظومات البيئية، مدخلة إن غالبية التطوّريين يقبلون أن أحداثا

عليها بالتالي تبادلية ما، بل ويمضون في افتراض أساس بيئي أدنى مستقرّ، هو على سبيل 

الثال الصادر الادية للكوكب. ووفق أكثر العلماء جرأة، مثل فاريلا، لا يجب التحدث عن 

مشترك" بين تكيّف بسيط للمتعضّية مع وسطها بل بالأحرى عن علاقة "تضمّن 

التعضّية ووسطها البيئي؛ وهي علاقة "يحدد بواسطتها كل من التعضية والوسط 

. إن مسألة معرفة إلى أي مدى يمض ي التمييز التبادل، وإذا كان يعمل 56أحدهما الآخر"

 لهذه 
ً
 أو إذا كان هذا التمييز نفسه محدّدا

ً
على كون ذي أشكال أولية محدّدة مسبقا

 بقى مع ذلك مسألة تنتظر دراسة أكمل وأشمل. الأشكال ذاتها، ت

يسمح لنا ذلك بأن نفهم، من خلال الشابهة، أن الأشكال التتالية من اللاواقعية 

 ضدّ افتراض مميز للواقعية بشكل عام: ألا وهو افتراض 
ً
العلمية لم تدّع التزوير دائما

 بشكل جزئي، يواجه الباحث. ش 
ً
ل مسبقا

ّ
يء ما يتجلى في "ش يء ما" مستقل، ومتشك

 57أو دوهيم Machبحيث تكون مهمة النظرية، وفق ماخ  وقائعأبسط حالة من خلال 

Duhem وصفها بأكثر الطرق الاقتصادية المكنة بساطة. صحيح أن الأنطولوجيا ،

قد تركت مكانها منذ بعض الوقت  factuel"معطى" الواقعي  للـ القديمة الإيجابية

الفعل، وللعبء النظري للفرضيات التجريبية، بل كما عند  facticitéلإشكالية واقعية 

لة بواسطة النموذج الشامل للنظرية
َّ
. غير أنه يبدو 58فان فراسين لنماذج معطيات مشك

                                                           
 من أجل اقتراحات لإجابة على هذا السؤال.  2ـ  0راجع القطع  55
 F. Varela, E. Thompson, & E. Rosch, L'inscription corporelle de l'esprit. 455الرجع السابق ذكره، ص.  56
57 P. Duhem, La théorie physique; Vrin, 1989, p. 26.  

 ,B. Van Fraassen, The scientific image. 20الرجع السابق ذكره، ص.   58



46 

لي أن معظم فلاسفة العلوم اللاواقعيين لم يتوصلوا إلى تحديد حتى أية نقطة سيظلون 

ث وعصري لخلفية من تابعين لفكرة وسط واقعي جبري ومسبق، على شكل محدّ 

 وشبكة قراءته. من 
ً
ر حلها بين العنصر الواقعي حصرا

ّ
الترتيبات الواقعية أو لرابطة متعذ

 من بينهم، وحتى أولئك الذين يعرفون الفيزياء العاصرة 
ً
جهة أخرى، حتى الأكثر تقدّما

بشكل أفضل من غيرهم مثل فان فراسين، لم يأخذوا دون شك القسط الكامل مما كان 

ر العمّق هذا حول اليكانيك الكموميب
ّ
 . 59إمكانهم استنتاجه حول موضوع التفك

 الطرح الواقعي لنضج العلوم 3. 1

ر باليكانيك الكمومي، فإنه من الفيد مع 
ّ
قبل تناول ما يمكن أن يحمله لنا التفك

يّين ذلك القيام بعرض سريع لردود الفعل والاعتراضات الضادة العامة للواقعيّين العلم

بمواجهة الانتقادات الوجّهة من اللاواقعيين. ذلك أن ردود الفعل هذه هي التي سوف 

تنبئنا، على مضض، حول الطريق الذي بقي علينا اجتيازه من أجل صياغة مفهوم 

 عن الواقعية التقاربة.  منفصلةلديناميكية العلوم، صياغة قابلة للتطبيق إنما 

ين حاول فلاسفة العلوم الواقعيّين الإجابة عليهما هما إن التحدّيين الرئيسيّين اللذ

"عوالم" النموذجية لكوهن، وتحدي التحديدية  للـ تحدي اللاإستقرارية التاريخية

 على الركبة 
ً
التي لا غنى عنها في  اللاهوتيةالتحتية. وقد جاء الجواب عليهما مستندا

 الشروع العلمي. 

، على القول incommensurabilitéاللاقياسية  يتفق الواقعيون مقابل طرح كوهن في

بأن جوانب كاملة من التفسيرات ومن الآليات ومن التقسيمات الأنطولوجية، تبقى من 

ها. ومقابل قائمة لودان، التي تظهر كمية من الأطوار ما 
ّ
نظرية إلى النظرية التي تحل محل

لجأ كثيرون منهم إلى ما بين النظريات حيث من الؤكد نقص الاستمرارية التصوّرية، 

"، ووفقه the mature science assumptionافتراض النضج العلمي نسميه بالإنكليزية "

فإنه يمكن فقط في حالة نضج كاف للعلوم تأسيس استقرار معين في تمثيل العالم. 

                                                           
ر.  5ـ  0راجع الفقرة  59

ّ
 من أجل تصور موجز لثل هذا التفك



47 

بر أنها تستند على  وهكذا فقد أمكن استبعاد أجزاء كاملة من قائمة لودان، أجزاء اعت 

لا يزال غير ناضج في مفترضاته وفي مناهجه. والشكلة أن فلاسفة العلم الواقعيين لا علم 

يتوصّلون إلى التفاهم لا حول تعريف علم ناضج ولا حول امتداد ما يبقى من نظرية 

ها. 
ّ
 علمية ناضجة إلى نظرية علمية تحلّ محل

 إلى درجة أن التردّد بي
ً
 وثيقا

ً
. وفي إن السألتين مرتبطتان ارتباطا

ً
ما

ّ
نهما يصبح مضخ

 في الجوار الحالي لحالتها الحاضرة، كلما 
ً
ما كان مجال العلوم الناضجة محدودا

ّ
الواقع، كل

-trans )الإرشادية( نموذجيةال –عبر حتمال طرح مسألة اللاإستمرارية قلّ ا

paradigmatique ولكن من جهة أخرى، فإن مقاربة مفرطة لتعريف العلم الناضج .

العلم الحالي ستؤدي إلى الاتهام الذي وفقه يحاول الواقعيون تجاهل ولتعريف 

 النظريات بالاستناد على قصر النظر التاريخي.  -اللاإستمرارية عبر 

ق بما 
ّ
 فيما يتعل

ً
 جدا

ً
دا  ليس مقيّ 

ً
لنفترض إذن أن الفيلسوف الواقعي اتخذ قرارا

ارية بين النماذج؟ إنه يبدأ "العلم الناضج". فكيف سيجيب على وجود لاإستمر  بـ يفهمه

 بعدم استبعاد أن درجة معينة من اللاإستمرارية يمكن أن توجد. ولا يحمل هذا 
ً
عموما

في البنى النظرية ليس له ما  كل ش يءالتنازل أي معنى من الاعتراف بالفشل إذا قبلنا أن 

ى العناصر يوافقه في الطبيعة، وأنه ليس من النطقي البحث عن الاستقرارية إلا في بن

 60الشكلية التي لها روابط في العالم الفيزيائي
ً
. مع ذلك لا يجب أن يذهب الواقعي بعيدا

 في ذلك، من تنازل إلى تنازل، في الحدّ من 
ً
 في هذا الاتجاه، لأنه لو مض ى تدريجيا

ً
جدا

روابط النظرية في العالم الفيزيائي إلى البيانات الرصدية وحدها التعلقة بمجال صحة 

ه النظرية، فإنه يجازف بعدم التميّز عن اللاواقعي، بل عن الوضعيّ النطقي. فلا بدّ هذ

بالتالي وفقه من بقاء أو استمرار ش يء ما غير ذلك من نظرية إلى أخرى تليها: أي عنصر غير 

قابل للرصد بشكل مباشر؛ إنه أحد هذه العناصر الشكليّة التي تقيم مع نتائج التجربة 

 -ومورفية صارمة بل صلة ذات اتجاه وحيد من خلال إجراء افتراض ي ليس علاقة إيز 
                                                           

60  M. Redhead, From physics to metaphysics, Cambridge University Press, 1996. 



48 

ق 
ّ
 ينشرخ مع ذلك التوافق بين فلاسفة العلوم الواقعيين ما أن يتعل

ً
استنتاجي. وهنا أيضا

. إن الرشحين 
ً
الأمر بتحديد طبيعة هذا العنصر غير القابل للرصد والستقرّ في آن معا

الأنطولوجية، والصيرورات أو الآليات، والقوانين أو  الثلاثة الرئيسيين للإستقرارية هم

البنى العامة. أما الأنطولوجيا، أي تقسيم العالم إلى صفوف وأفراد وفق "مفاصل" يراد 

لها أن تكون مسبقة الوجود، فهي لا شك كما سبق ورأينا أكثر هذه الترشيحات إثارة 

، العناصر، أو رباعيات الطبيعيةالأماكن للجدل. فدون الرجوع حتى إلى أنطولوجيات مثل 

)سائل افتراض ي  السائل الحراري )سائل تصوره القدماء لتفسير الاحتراق(، أو  اللاهوبأو 

يولد الحرارة والبرودة(، التي يمكن للواقعي الطعن فيها لأنها لا تنتمي إلى حالة ناضجة من 

طولوجيا الفيزياء العلوم العنيّة، يمكننا أن نتساءل فيما إذا كانت عناصر من أن

، إلى ما وراء الذرائع 
ً
العاصرة، مثل الذرات والجسيمات الأولية، قد استمرّت حقا

اللفظية والصور الإيحائية، وبقيت رغم التحولات النظرية في القرن العشرين )انظر 

، تحمل عناوين مثيرة للجدل 
ً
الفصل الخامس(. إن ظهور مقالات لؤلفين جادين مؤخرا

 "لا يوجد قفزات كمومية ولا جسيمات!"61مات غير موجودة"مثل "الجسي
ً
، 62، أو أيضا

جسيم في نظرية الحقول  Nيشير إلى أن القضية لا تزال مفتوحة. ويبيّن استبدال تعداد 

 Nالكمومية في حالة ما بمفهوم اهتزاز نمط نوسان للحقل في سويّته الكمومية 
ً
، أن بديلا

 لا 
ً
 للذرية ليس أمرا

ً
يمكن تصوّره، وأنه يعمل منذ الآن بشكل ضمني في أنطولوجيا

 
ً
. يفسّر ذلك أن هؤلاء من الفلاسفة الواقعيّين، الذين هم 63النظريات الأكثر تقدما

 على الاستقرار العبر 
ً
نظري  -متلقون في الوضع الراهن للفيزياء، لا يصرّون كثيرا

                                                           
61  P. C. W. Davies, "Particles do not exist", in S. M. Christensen (ed.), Quantum theory of gravity, A. 

Hilger, 1984. 
62  H. D. Zeh, "There are no quantum jumps, nor are there particles!",physics letters, A172, p. 189-

192, 1993. 
 الخامس والسادس من هذا الكتاب.  سوف نشير إلى ذلك في الفصلين 63



49 

 .A 64ة. ويشير شيمونيللأنطولوجيات، أو على الأقل أنهم يقومون بذلك بطريقة متباين

Shimony  على سبيل الثال أنه فقط إذا تم نسخ أو نقل السائل الأنطولوجية على

الستوى السببي والبنيوي فإنه يمكن إثبات استمرارية تاريخية جزئية للأنطولوجيات. 

فيما يخصهما على درجة معينة  M. Redhead 66وريدهد B. d'Espagnat 65ويصر دسبانيا

لية الروابط  البنى القانونيةية من استمرار 
ّ
الكبرى، التي تتعارض وفقهما مع هشاشة وتحل

الأنطولوجية. وضمن هذه الشروط، يمكن لبعضهم أن يعتقد أن استمرارية واحدة على 

قانونية بين التي تستخدم روابط  تفسيرات للـ "الآليات" السببية، أو  وصف لـ الأقل

ايتها. لكن ذلك سيعني الخلط بين البنى ، تظلّ قائمة بحيث يمكن حمالظاهرات

 اعتبار أن القوانين لا تستطيع تعيين وضبط سوى تتالي 
ً
والتوصيفات، وسيعني أيضا

الظاهرات مسألة مؤكدة لا لبس فيها. والحال، فإن الحالة الفردية إنما التي تحمل معنى 

 يناقض هذين ال
ً
 معاكسا

ً
 للنظريات الكمومية تقدّم لنا مثالا

ً
فرضين. فمن جهة، رفيعا

، وبعبارة أخرى بمصطلحات وصفيةيطرح تفسير بنى النظريات الكمومية بمصطلحات 

، صعوبات لا يستهان بها. ومن جهة أخرى، فإن قوانين تطوّر هذه غير تنبؤية بشكل بحت

النظريات تقوم على رموز تسمح بتقدير احتمال الظاهرات، ولا تتعلق بشكل مباشر 

 بالظاهرات. 

فسنا عند هذه الرحلة في وضع دقيق. وكما يلاحظ ذلك كل من دسبانيا نجد أن

وريدهد بشكل محق، فإن بعض عناصر الاستمرارية البنيوية موجودة بين اليكانيك 

الكلاسيكي واليكانيك الكمومي. لكن هذه العناصر لا يمكن إعادة توجهيها لا باتجاه ثبات 

. فما هو مغزاها إذن؟ الظاهراتالقانونية بين  أنطولوجي ولا باتجاه استقرارية للروابط

                                                           
64 A. Shimony, Search for a naturalistic world view, I, Cambridge University Press, 1993, p. 53. 

B. d'Espagnat, Le réel voilé, Fayard, 1994 65 ؛ و 

M. Bitbol& S. Laugier (eds.), Physique et réalité, un débat avec B. d'Espagnat, Frontières-Diderot, 

1997. 
 M. Redhead, From physics to metaphysics .06الصدر السابق ذكره، ص.   66



51 

يسميه "مبدأ التوافق". وباستعارة مصطلح  N. Bohrيحيلها شيموني إلى ما كان نيلز بور 

 من الاستقرارية "التصوّرية" من 
ً
بور، يشير شيموني إلى أن مبدأ التوافق يبدي شكلا

ت باتجاه منظومة مفاهيم نظرية إلى أخرى. ويستنتج من ذلك حجة لصالح تقارب للنظريا

تعكس شكل الواقع. ولكن قبل الوصول إلى مثل هذه الاستنتاجات كان لا بد لشيموني 

أن يتساءل حول استخدام بور للفظة "تصوّر"، وحول الأسباب التي جعلته يعتبر هذه 

الاستقرارية "التصورية" كاستقرارية لا بدّ منها. إن التصوّرات وفق بور لا تنطبق بشكل 

التي يعطينا عليها محيطنا  67زماني مستمر من الظاهرات -ير ملتبس إلا على مجال مكاني غ

الباشر الثال النموذجي الأوّلي. إن ديمومة التصورات العرّفة على هذا النحو لا تفرض 

بس في اتصالية النتائج التجريبية التي تظهر على 
ّ
نفسها بحق إلا لكي تؤمّن غياب الل

نظرية التي أدخلها  -ئتنا الباشرة. ويكشف بالتالي شكل الاستمرارية العبر مستوانا وفي بي

عملياتية. ويتصل هذا الشكل باللزوم  -مبدأ التوافق لبور عن قيود إبستمولوجية 

بالعالم، بالأحرى منه بظهور مباشر للبنى  نا ــذاتي وبقيود صلت -السبق للاتصال البين 

لصعب بالتالي أن يتم استحضار "مبدأ التوافق" كحجة الافتراضية للعالم. يصبح من ا

 لتبرير غير مفارق لعناصر 
ً
لصالح الواقعية التقاربة. بل هو يرسم على العكس شكلا

بمعنى  تجاوزيةالاستقرارية البنيوية التي تشهد عليها النظريات الفيزيائية؛ تبرير من رتبة 

نا، فإن "مبدأ التوافق"، عبر قدرته مطابقة لشروط إمكانية تحقق هذه النظريات. ومن ه

نموذجية الستنتجة بين الفيزياء  -على إفقاد التفسير الواقعي لعناصر الاستقرارية العبر 

، فإنه يحرم في الحقيقة هذا التفسير من جزء حصريتهالكلاسيكية والفيزياء الكمومية 

 كبير من جاذبيته وسحره. وسيكون علينا العودة إلى هذه النقطة لا 
ً
 . 68حقا

ق الجموعة الثانية من الأجوبة الواقعية بضعف بيانات اللاواقعيين 
ّ
 لديناميكيةتتعل

نموذجي من خلال زيادة عدد السائل  -م عبر العلوم. إن الفكرة التي طورها كوهن لتقد  

                                                           
67 C. Chevalley, "Glossaire", in N. Bohr, Pysique atomique et connaissance humaine, Gallimard, 1991, 

p. 411 
 . 1 -0و  5ـ 0راجع الفقرتين  68



51 

، بشكل خاص، 
ً
القابلة لحل ما تواجه عقبة كونها فكرة كمية بحتة. فهي لا تقول لنا شيئا

طرح بشكل مشروع عليهم. عن الظر 
 
وف التي يحق فيها للباحثين اعتبار أن مسألة ما ت

 نيوتن 
ً
، فإننا لا نعدّ كنظرية علمية نظرية تحل مسائل لا 69سميث -وكما يلاحظ محقا

سميث، فإن  -معنى لها. فلا بدّ بالتالي من معيار لانتقاء السائل. والحال، يتابع نيوتن 

: فالسائل الجيدة هي الحقيقةتصديق يتصل بشكل ما مع العيار الوحيد الجدير بال

. إن الشروع العلمي، دون توجيه 70صحيحةالسائل التي تكون لقدماتها فرص بأن تكون 

نحو الحقيقة مصمّم بحدّه الأدنى كمثال ناظم، يجازف بالوقوع في اللامعنى. وفي إطار فكر 

، في الوقت الذي كان يضع نفسه P. Feyerabend 71قريب من هذا الفكر، يلاحظ فيراباند

كمدافع عن الواقعية العلمية، أن الأداة اللسانية، التي نستخدمها من أجل التعبير عن 

قضايا قابلة للرصد، مشروطة بقضايا مسبقة فيما يتعلق بوجود مواد التجربة. الأمر 

سميث:  - الذي يمكن التعبير عنه على النحو التالي، من خلال التشابه مع حجة نيوتن

فإذا أردنا أم لم نرد، وإذا قبلنا بالوروث اليتافيزيائي أم لم نقبل، فإن الشروع العلمي 

 يستخدم كمرجع وكدليل بنية مرجعية ذات تابع ناظم. 

 من 
ً
تشير هذه الحجج الأخيرة إلى انعطاف هام في دفاع الواقعية التقاربة. فبدلا

نظر خارجية لنظرية في العرفة، تتمّ الإشارة محاولة إنشاء الصحة والشرعية من وجهة 

إلى قيمتها الداخلية، من وجهة نظر العامل في تقدم العلوم. كان فيراباند الأول في عدم 

 ضد الواقعية التقاربة هو في الوقت نفسه هجوم ضد النهج 
ً
التردّد باعتبار أن هجوما

فكان  Putnamجاحها. أما بوتنام ، لأن هذا النهج يتضمّنها وله تدين بن72العلمي بكامله

                                                           
 W. H. Newton-Smith, The rationality of science. 069-066ص.  الرجع السابق ذكره،  69
طرح، لسبب بسيط هو أن مقدمته النطقية  70

 
إن مسألة مثل: "لاذا جميع البجع لونه أخضر؟" لا يمكن أن ت

 )"كافة البجع لونه أخضر"( هي مقدمة خاطئة. 
71  P. K. Feyerabend, Realism, rationalism, & scientific method, I, Cambridge University Press, 1981, 

p. 20. 
 .06الرجع السابق، ص.  72



52 

يؤكد من جهته في السبعينيات )من القرن الاض ي( أن الواقعية، إذا جاز القول، "هي 

 بشكل حرفي، يتضمّن الواقعية
ً
 أن "العلم، مأخوذا

ً
". وفي 73فلسفة علوم العلم"، أو أيضا

مها 
ّ
ودرسها بوتنام إلى نهاية السبعينيات وبداية الثمانينيات، أدّت هذه اللاحظات التي نظ

 ولادة "الواقعية الداخلية". 

 بنقص التانة 
ً
تحاول هذه الحاججة في العمق الإمساك بالفيلسوف اللاواقعي متلبّسا

اتجاه تصوّره الدارويني الخاص لتطور العلوم. إن تقارب السلسلة التاريخية للنظريات 

 أننا لا نملك في كل نموذجية، ربما يكون وهم -العلمية نحو حقيقة وحيدة، عبر 
ً
 )علما

ً
ا

الأحوال أية وسيلة للتأكد من ذلك، على حدّ قول اللاواقعي نفسه(. غير أن لا ش يء يمنع 

، بسبب قدرته على ردّ كل من الإخفاقات التي تعرّض لها 
ً
مثل هذا الوهم أن يكون خصبا

ن اعتبار إلى مسيرات جديدة موجهة نحو مستقبل العلوم. فلا بدّ في أبسط الأحوال م

الواقعية التقاربة كطريقة لتأمين حاضر البحث العلمي بجعله يرتكز على الستقبل 

 لفهم أنه أمكن لها، مثلها مثل 
ً
الفتوح عبر مشروعه الخاص. وهذا وحده سيكون كافيا

 
ً
النظريات نفسها، أن تكون "منتخبة" من خلال إجراء مواجتها مع التجربة. إن افتراضا

 
ً
 عاليا

ً
 للإبداع، والثقة تجاه التطورات الستقبلية والبحث عن تكيّف أمثلي  مسبقا

ً
مسهّلا

للنظريات، كان ولا بدّ أحد العناصر القدمة في سبيل ضغط عملية الانتخاب خلال 

 التطوّريون منذ نهاية القرن التاسع عشر
ً
 74إعداد العلوم. وكما يعرف جيدا

ً
، فإن سلوكا

 
ً
، يمكن أن يفترض مسبقا

ً
ها معتقدات، يميل إلى دفع التعضية باتجاه بيئة يصبح  موجَّ

، بل ويوسع الحيط القبول. يقود ذلك إلى تركيز ضغط الانتخاب، 
ً
فيها هذا السلوك فعالا

وإلى تضخيم أثره من خلال انحرافات الفاعيل الرجعية. يمكن أن يكون تطوّر العلوم قد 

الدرب التوترات السلوكية نحو أهداف  اتبع الدرب نفسه، باستثناء أنه استبدلت في هذا

                                                           
 H. Putnam, Meaning and the moral sciencesالرجع السابق ذكره.   73
74  J. M. Baldwin, "Organic selection", Nature, 55, 558, 1897 ؛ وJ. Piaget, Le comportementmoteur de 

l'évolution, Gallimard, 1976. 



53 

ملموسة بتوتر إبستمولوجي باتجاه الهدف الجرّد للوصف الخلص لواقع سابق التشكل. 

وبالطريقة نفسها التي انتهى فيها البيولوجي إلى الاعتراف بأن تطوّر الأنواع لا ينطوي فقط 

 على التجاوز الذاتي لس
ً
ه، كذلك على لزوم انتخاب طبيعي أعمى بل وأيضا لوك موجَّ

أليس على الفيلسوف اللاواقعي أن يأخذ بعين الاعتبار أن تطور النظريات لا يتم تحت 

الذاتي لوقف البحث  -الضغط التأصل في الظاهرات وحده، بل كذلك في إطار التجاوز 

 كان الحال، التنازل الأقل الذي ينتظره الواق
ً
عي العلمي من عن الحقيقة؟ ذلكم هو، أيا

 وره اللاواقعي. محا

 تجريبية بنائية أم واقعية كسياسة بحث؟ 4 -1

 التنازل الذي لا يستبعد على اللاواقعي الحديث أن يكون قد قام به، 
ً
ذلك هو أيضا

الأمر الذي أتاح، إذا أخذنا بعين الاعتبار اعتدال بعض الواقعيين، إمكانية حقيقية 

 خيارات متعارضة
ً
 في أساسها.  للحوار حيث كانت تتواجه سابقا

إن اللاواقعية العلمية الحديثة ليست سوى "التجريبية البنائية" لفان فراسين، 

 Rom 75والواقعية العلمية العتدلة التي توافقها بكافة تفاصيلها هي ما سماه روم هاري 

Harré الواقعية كسياسة للبحث".  بـ "الواقعية السياسية"، وهو تعبير أترجمه بـ" 

 بنموذج للمجال الذي وفق التجريبية 
ً
البنّاءة, بداية، فإن كل نظرية ترتبط دائما

يفترض أن تطبق فيه. وضمن إطار الوصف الذي يسمح به هذا النموذج إنما يتم تقدير 

رة والبيانات  سَّ
َ
 عن الواجهة النطقية بين الصورية الف

ً
ملاءمة النظرية للظاهرات. وبدلا

ها تقييم لتماثلية )إيزومورفية( الرصدية، عبر قواعد التوافق التجري
ّ
بي، فإنه يحلّ محل

جزئية بين نموذج نظري كامل والنموذج التحتي من البيانات الرتبطة به. ويتجاوز هذا 

، أو كعمليات تسمح للطبيعةالاستبدال بداية تفسير القوانين وبنى النظرية كانعكاسات 

انين التي نتكلم عنها ليست بتنظيم معطيات خام مصدرها هذه الطبيعة. ذلك أن القو 

                                                           
75. R. Harré, Varieties of realism, Basil Blackwell, 1986 



54 

 آخر سوى قوانين 
ً
الذي يساهم في تشكيل "العطيات" في  76النموذجبالدرجة الأولى شيئا

 . الوقت نفسه الذي يأخذها فيه بعين الاعتبار

 
ً
إن هذا النقل لركز جاذبية اللاواقعية العلمية، وهذا الإلحاح على النموذج بدلا

"، هو طريقة للمض ي حتى نهاية النقد ما بعد الوضعي بالأحرى من الإلحاح على "الوقائع

للتبرير التجريبي للمعتقدات. فإن لم يكن بالإمكان التحقّق من زعم ما، أو تبرير معتقد 

كية الكاملة أو 
ّ
بواسطة التجربة، فإنه يكون لدينا عندها الخيار بين موقفين فقط: التشك

لة الثانية هي الشكلة لحياتنا اليومية الإيمان الغيبي. ويشير فان فراسين إلى أن الحا

وللمسيرة العلمية. وفي الواقع، فإن غياب التبرير كما يلاحظ لاعتقاد ما لا يعني أنه من 

هذا  تغييرعلى هذا الإيمان. بل على العكس، فإنه من غير العقلاني  الحفاظغير العقلانية 

 لم يزعزعه وأن عقيدة بديلة لم 
ً
تحلّ محله. "إن كامل ثقل الإيمان طالا أن شيئا

". فمن جهة، 77أحكامنا وآرائنا تغييرالعقلانية قد انقلب من تبرير أحكامنا إلى عقلانية 

 لتوجهه اللاعقلاني ولتأكيده على التحديدية التحتية 
ً
يعتبر فان فراسين بالنتيجة، وفقا

 تبرير التأكيد الذي وفق
ً
ه يترجم انتظام للنظريات بواسطة التجربة، أننا لا نستطيع أبدا

للظاهرات، تم إثباته في إطار مشروع بحث معين، بنية طبيعية. ولكن من جهة أخرى، 

 عن الاعتقاد بأن مشروع البحث هذا عندما يقترن مع 
ً
فإن فان فراسين ليس بعيدا

نموذج، وأن الانتظامات اللاحَظة تندرج في هذا النموذج، وأنه ليس ثمة أسباب جيدة 

من أجل اعتماد نموذج تبديل، فإنه سيكون من اللاعقلانية بالنسبة  من أجل رفضه ولا 

 . كما لو كان يؤمن ويعتقد بحقيقتهللباحث العلمي ألا يستمر في التصرّف 

 عن التجريبية البنائية لفان 
ً
إن "الواقعية السياسية" لروم هاري لا تتميز عمليا

ستبعاد التقييد العقلي الذي فراسين إلا من خلال سمتين اثنتين. السمة الأولى هي ا

                                                           
76. B. Van Fraassen, Laws and symmetry, Oxford University Press, 1989, p. 188 ؛ والترجمة الفرنسية له

C. Chevalley, Lois et symétrie, Vrin, 1994 
 . 010الرجع السابق ص.  77



55 

"كما لو"، حيث يتبدى الاعتقاد هنا مثل  لـ يستتبعه الاستخدام الجلي أو الضمني

. أما السمة الثانية فهي إعداد معيار غير أخلاقيةليست فقط إدراكية بل وكذلك قيمة

 تجريبي يشرّع نزعة التحديدية التحتية للنماذج. 

 سية" مثل نسخة ضعيفة في البداية، ظهرت "الواقعية السيا
ً

للواقعية العلمية،  جدا

طالا كانت تحدّ نفسها باليقين الذي وفقه "]...[ تكون قراءة النظريات بحسب التفسير 

. وضمن هذه الشروط، لا يمكن 78الواقعي أكثر عقلانية ]...[" من القراءات اللاواقعية

م بها النماذج النظرية 
ّ
أن يستحضر ضدّ لإخفاق محتمل للبحث عن كيانات تسل

ب فقط أنه من الواقعي الالتزام دون 
ّ
"الواقعية السياسية". ذلك أن هذه الأخيرة تتطل

فكر مسبق في البحث عن هذه الكيانات، وليس أن يكون علينا إيجادها والبرهان على 

وجودها. لكن هذه التطلبات التواضعة، التي بالكاد تميّز للوهلة الأولى "الواقعية 

عن التجريبية البنائية، إنما تعطيها الوسائل للمض ي إلى ما وراء هذه الأخيرة  السياسية"

لتلتقي وتصبّ مع التيار الأكبر للواقعية العلمية. ويؤكد هاري في الواقع أن مبدأ الواقعية 

نظرية. ويكتب هاري، بقدر ما يكون الأمر  -كسياسة للبحث يحقّق قيمته بطريقة عبر 

 أن نبحث عن ك
ً
 فيما منطقيا

ً
م بها نظرية ما، بقدر ما يكون الأمر كذلك أيضا

ّ
يانات تسل

ق بمتابعة البحث في الجال الذي تحكمه النظرية التالية عن أنماط كيانات معروفة 
ّ
يتعل

ر 
ّ
، مثل الأجسام الادية، والأوساط الستمرة السائلة والهيئات. وهكذا فإنه يتوف

ً
مسبقا

النماذج والنظريات التتابعة: وهو يتمثل في انتماء كياناتها لدينا معيار غير تجريبي لاختيار 

 إلى تراتبية وحيدة من الأنماط الأنطولوجية. 

( أن تكون ملائمة 0وفي النهاية لا تكون نظرية ما مقبولة وفق هاري إلا بشرطين: )

، و )
ً
تبية ( أن تكون "معقولة"، بمعنى أن تتضمّن آليات وكيانات تنتمي إلى الترا4تجريبيا

الوحيدة من الأنماط الأنطولوجية التي تكمن وراء تاريخ الشروع العلمي بكامله. إن 

                                                           
78  R. Harré, "Three varieties of realism", in A. A. Derksen (ed.), The scientific realism of Rom Harré, 

Tilburg University Press, 1994. 



56 

تحديدي، في حين أن الشرط الثاني قابل لإتمام  -الشرط الأول هو شرط تحت 

 التحديدية. 

ر "الواقعية السياسية" انتماءها إلى عائلة التصوّرات الواقعية  هكذا نرى كيف تبرّ 

ية السياسية تأخذ اثنين من تصوّرات واقعية العلوم الأساسية، وهما للعلوم. فالواقع

التحديدية، واستقرارية نواة أنطولوجية أو بنيوية،  -الغياب الحالي أو الستقبلي لتحت 

 نحو التقابلية 
ً
 من  isomorphismeمستشفّة على هذا النحو تلاقيا

ً
مع الواقع. لكنها بدلا

خارجي  وصفينموذجية كبيان  -ارمة واستقرارية عبر اعتماد التأكيد على تحديدية ص

داخلية  متقادمةلحالة العلوم )الحاضرة أو التي ستكون(، فإنها تعطي للاستقرارية حالة 

التحديدية نتيجة لهذا التقادم.  -بالنسبة لتطبيق العلوم، وتجعل من نزعة تحت 

والتدليل اللاواقعي الذي قامت  وبإدخالها للبعد التقادمي فإنها تتوصّل إلى تغيير البرهان

بالكثير من التنازلات لصالحه في البداية، وتعطيه كافة السمات الداخلية لواقعية علمية. 

 
ً
ونلاحظ في الواقع أن التجريبية البنائية ترى في التحديدية الفعلية للنظريات حادثا

، يعود إلى اعتماد حادث طارئ ذي توجّه أولي وإلى لاعقلاني
ً
ة التغيرات الفرطة تاريخيا

اللاحقة. وبهذه الروح نفسها تعتبر البنائية أن "]...[ إمكانيات بناء ]نظام ضمن دفق 

حدّ بالراحل السابقة من البناء
 
". أما 79التجربة[ هي إمكانيات محدّدة، ولا تنفكّ ت

"الواقعية السياسية" فإن تحوّل من جهتها معاينات الهيئة الواقعية هذه لفلسفات 

  استقرارلوم اللاواقعية إلى حتمية الع
ً
 مميزا

ً
في توجّه الأبحاث. وبذلك فإنها تقدّم بديلا

لعاينة أخرى ذات مظهر واقعي، معاينة خاصة هذه الرة بالواقعيين العلميين: إنها 

دون بدعم من طرحهم الاستقرارية عبر 
ّ
 -العاينة التي يقوم بها هؤلاء الأخيرين عندما يؤك

العناصر الشرعية والأنطولوجية. وبالإجمال، تقدم "الواقعية السياسية  النظرية لبعض

مقابل الحتميّتين التواجهتين، الحتمية اللاواقعية لإشراط تاريخي لصيرورة تكيّف وتلاؤم 

                                                           
 .E. Von Glaserfeld, ''Introduction à un constructivisme rqdical'', in P .20الرجع السابق للمؤلف ص.  79

Watzlawick, L'invention de la réalité 



57 

النظريات والحتمية الواقعية لاستقرارية الكيانات النظرية العائدة لتوافقها التدرج مع 

يربط بين هاتين الحتميّتين. إن مظهر الحتميّة  قرار استراتيجي الكيانات الوجودة، فكرة

الثانية )التّجه نحو الستقبل( ينتج هنا عن خيار التوافق قدر الإمكان مع نتائج الحتمية 

 على هذه الصلة بين هدف البحث 
ً
الأولى )النتائج التجذرة في الاض ي(. وسوف نرى مثالا

 ص للرؤية الذرية. الخامس، الخص وتاريخه في الفصل

 الراحل الثورية والاستمرارية الأنطولوجية 5 -1

يتبدّى التصوّر الدلالي للنظريات، في شكله اللاواقعي )التجريبية البنائية( أو الواقعي 

 السرح الجديد للنقاشات في فلسفة 
ً
)"الواقعية السياسية"(، أنه منذ الآن فصاعدا

 التصوّر الدلالي . فهل هذا التوافق مبرر؟ وب80العلوم
ً
داية، على ماذا يشتمل تحديدا

 للنظريات؟ 

 axiomatiqueإن للتصوّر الدلالي، من وجهة نظر التصوّر الكلاسيكي )البديهي 

 للنماذج( للنظريات، وعلى خلافه، سمة مميّزة في إعطاء الأولوية syntaxiqueوالنحوي 

ات البديهية. ولكن، ما هو على البيانات الرصدية كما وبالدرجة نفسها على البيان

 من الفاهيم 
ً
 كبيرا

ً
 الذي يغطي عددا

ً
"النموذج"؟ إن النموذج بمعناه العام جدا

 آخر سوى بنية، مكوّنة من مجموعة من 
ً
الستخدمة في مختلف العلوم، ليس شيئا

هو بنية لهذا النمط  نظريةالأشياء والعلاقات والعمليات على هذه الأشياء. إن نموذج 

رضيةالذي ت . لهذا 81كون بالنسبة له كافة البيانات الشتقّة من بديهيات النظرية م 

 "التصوّر البنائي للنظريات 
ً
السبب فإن التصوّر الدلالي للنظريات العلمية يسمى أيضا

                                                           
80  F. Suppe, The semantic conception of theories and scientific realism, University of Illinois Press, 

1988. 
81  P. Suppes, "A comparison of the meaning and use of models in mathematics and the empirical 

sciences", Synthese, 12, p. 287-301, 1960؛ 

 ,P. Suppes, Studies in the methodology and foundations of science, Reidelنشر هذا القال في وقد أعيد 

1969.. 



58 

 عن 82العلمية
ً
 للتصور الدلالي للنظريات هي أنه عوضا

ً
". إن الخصوصية الأكثر تميّزا

ت وعدم الاهتمام إلا بعد فوات الأوان بالتوافق بين النظرية التركيز على انتخاب البديهيا

 كافة النماذج التي تقدّم  يعرّفوالتجربة عبر "تفسيرها"، فإنه 
ّ

نظرية على أنها صف

 بمصطلحات الأشياء والعلاقات. وهكذا يتعدّل بشكل عميق مغزى 
ً
مباشرة تفسيرا

يات، وهما البيانات الرصدية العنصرين اللذين يتدخلان في التصوّر الكلاسيكي للنظر 

والبيانات البديهية للصورية النظرية. وفي الواقع، فإن البيانات الرصدية والبيانات 

البديهية في التصوّر الكلاسيكي هي عبارة عن سلسلتين منفصلتين ترتبطان فقط من 

عدّ خلال التفسير. وعلى العكس، في التصور الدلالي للنظريات، فإن البيانات الرصدية ت

هي ذاتها غير منفصلة عن نموذج ما )وبالتالي عن النظرية التي يسهم في تعريفها(. إن 

السبب الذكور لصالح هذا التراكب هو أنه ليس مجموع الحتوى الإدراكي للباحث في 

لة في جزء منها من خلال 
ّ
مختبره الذي يقارن مع النظرية، بل فقط البقية البنيوية، الشك

لستقرأة بواسطة النموذج النظري الشامل الذي يجب أن يقابَل بها. إن شكل التوقعات ا

هذه البقية البنيوية، التي تسمى "نموذج العطيات"، هي التي تترجم فيما بعد بش يء ما 

نستمر في تسميته ببيان "رصدي"، حتى وإن كنا لم نعد نطابقه مع تقرير "لا تشوبه 

ر. وفي مدى آخر، فإن ما يوافق أن نسميه الصورية النظرية لا يظهر  شائبة" لرصد مفسَّ

رة  من البنية الأغنى للنماذج  بعد فوات الأوانفي التصور الدلالي إلا كنواة مشتركة محرَّ

ها الكامل النظرية.   التي يعرّف صف 

 وصف التصور الكلاسيكي )البديهي والقواعدي( 
ً
وعلى العكس، فإنه من المكن أيضا

التصور الدلالي، وبشكل معارض له. وعلينا من أجل ذلك  للنظريات من وجهة نظر 

 
ً
من البنى  Tالانطلاق من فكرة خاصة بهذا التصور الأخير، أن نظرية ما تكافئ صفا

الجموعاتية التي تشتمل على أشياء وعلاقات وعمليات. بعد ذلك، فإن كلا من هذه 

ل إلى عدة بن
َّ
حل ى تحتية بحيث تكون الأكثر أهمّية النماذج أو البنى الجموعاتية يمكن أن ي 

                                                           
 B. Van Fraassen, Lois et symétrieالرجع السابق للمؤلف، الفصل التاسع.   82



59 

، التي تقارن بشكل مباشر مع نتائج مختلف التجارب التجريبيةمن بينها: )أ( البنى التحتية 

، التي تحدّد الأنطولوجيةالعبر عنها على شكل "نماذج معطيات"، و)ب( البنية التحتية 

 الكيانات التي نعتبر أن التجارب تمارس عليها، كما والعلاقا
ّ

ت الفترض وجودها فيما صف

عرَّف الطابقة التجريبية لنظرية ما كإمكانية لدمج كل بنية من أصل 
 
بينها. عندها ت

الظاهرات )أو نماذج العطيات( في إحدى البنى التحتية التجريبية للنماذج العامة من 

ابل بين . إن الكافئ الأنطولوجي للنظريات التتالية يعرَّف من جهته على أنه التقTالصف 

البنى التحتية الأنطولوجية لنماذجه؛ تقابل داخل تاريخ التجريبية العلمية الذي، بالنسبة 

( بتقابل ما خارجي بين البنية التحتية 
ً
دا

ّ
لواقعي علمي، يوحي بالطبع )إذا كان مؤك

 الأنطولوجية للنظريات و"البنية الأنطولوجية للعالم". 

أن يكون من الهم تحرير بنية صغرى  وضمن هذا النظور، يمكن من جهة أخرى 

دة. إن  Tنماذج الصف  لكافةتسمح بربط البنى التحتية التجريبية  في أداة تنبؤية موحَّ

هذه البنية التحتية الصغرى الشتركة، التي سنسميها البنية التنبؤية للنظرية لا تتضمّن 

 البنى التحتية الأنطولوجية، لأن هذه الأخيرة يمكن أن ت
ً
تغيّر من نموذج إلى آخر. عموما

 لـ فهي تتوافق بشكل جيد مع ما كنا لنعتبره، في التصور الكلاسيكي للنظريات، كجمع

 "الصورية البحتة" للنظرية مع قواعدها الوحيدة في التوافق التجريبي. 

نفهم ابتداء من هذه النقطة لاذا تأسّس توافق معيّن حول مفهوم التصوّر الدلالي 

ضل التصوّر الدلالي أصبح بإمكان اللاواقعيين التلاقي، دون الرجوع عن للنظريات. فبف

رة وبيانات رصدية  رأيهم، مع النقد الواقعي للمواجهة الإيجابية بين صورية غير مفسَّ

ة؛ وهكذا يمكن للواقعيين الاستدلال وإقامة الحجّة مع اللاواقعيين على أرضية 
ّ
مستقل

ج للبحث، دون أن ي  مع ذلك عن ناظريه خط الهدف الناظم التطبيق النمذ 
ً
فقد أبدا

 باتجاه نموذج "صحيح" للطبيعة. 

تكمن الشكلة في أن التفوّق العترف به للنماذج يجازف بتعطيل إدراك الراحل الأكثر 

 إلى مجرّد اعتبار البنية التنبؤية 
ً
 في تاريخ الفيزياء، إلا إذا كان قد تم تقليصه عمدا

ً
تميّزا



61 

. لأن متابعة تراتبية الأنماط الأنطولوجية الدرجة ضمن متوالية من 83اتوحدها للنظري

النماذج لم تعتبر كقيمة من قبل جميع العلميين وفي كافة العصور. هذا من جهة، ومن 

جهة ثانية، فإن ما يميز الراحل الحاسمة من تطوّر العلوم الفيزيائية، كما سوف نرى، هو 

لدرجة في البنية التحتية الأنطولوجية للنماذج، وليس انقاطع وقتي للسلسلة النمطية ا

 في التحول؛ إنه انهيار لهذه البنى التحتية الأنطولوجية يليه إعادة بنائها 
ً
 مستمرا

ً
نشاطا

البطيء، بالأحرى من إعادة التوجيه البسيطة لنشاطات النمذجة التي تستتبعها. وما 

لدلالي للنظريات بكامل اتساعه، في الفيزياء يزعج أكثر في الأمر بالنسبة لتطبيق التصوّر ا

الكمومية، هو أن إعادة تشكيل النماذج العامة، غير الجرّدة من البنى التحتية 

 
ً
الأنطولوجية والقادرة على أخذ مجمل الظاهرات الصغائرية بعين الاعتبار، يظلّ معرقلا

 
ّ
يها. ويستمدّ بشكل دائم بواسطة حواجز يعتقد باحثون كثيرون أنه لا يمكن تخط

الصوريون من هذا الأمر أهمية حاسمة، وتظل النماذج إما في حدّها الأدنى أو مجزّأة أو 

 نظرية فائقة. فلنبحث هذه النقاط حسب التسلسل الذكورة فيه. 

د بشكل مطلق بالنسبة للباحثين العلميين ضرورة أن يأخذوا 
ّ
بداية، ليس من الؤك

. 84وجي للنماذج، لا بل وأن يكونوا واقعيين بشكل تلقائيعلى محمل الجدّ الحتوى الأنطول

فلا تنقصنا الأمثلة العاكسة على الباحثين الجيدين الأداتيين بشكل صارم، أكانوا من 

                                                           
الأغنى )أي غير لا يتعلق الأمر هنا بنفي أنه، في بعض قطاعات البحث العلمي، يكون دور النموذج بالعنى  83

 على نحو فعال. لكن ذلك 
ً
 رئيسيا

ً
في الحالة التي يتعلق فيها الأمر بفهم نظام  فقطالحدود ببنية تنبؤية( دورا

طارئ بالأحرى من بنى ذات نزعة كونية. يجب هنا التمييز بين "منظومات للعالم" بالعنى البطلميوس ي أو 

ر الكوبرنيكي و"قوانين الطبيعة" بالعنى الديك ارتي أو النيوتوني. إن نظام النظومات الأولى هو نظام طارئ ويبرّ 

إجراء يجمع بين الإعداد التخميني للنماذج والقابلة مع الظروف الرصدية القابلة للدحض بشكل كموني. أما 

كأساس التجاوزية، ويتدخل شكلها  الضروراتالنظومات الثانية فتحفظ بالقابل علاقة وثيقة )إلى حد ما( مع 

لأي نموذج مناسب  لـ "منظومات العالم". إن التشديد الحصري على النماذج، على الأقل على النماذج غير 

الدنيا، هو على الأرجح إشارة على إدراك ناقص للحظات التجاوزية الدمجة في النظريات الفيزيائية. راجع مقالة 

 M. Bitbol, ''Les lois deهل هي طارئة أم ضرورة": ميشيل بيتبول حول هذه النقطة بعنوان "قوانين الطبيعة، 

la nature, contingence ou nécessité'', Cahier de philosophie ancienne et du langage, 1998 . 

L. Laudan, ''A confutation of convergent realism'' 84 .في الرجع سابق الذكر للمؤلف ، 



61 

 Poincaréوبوانكاريه  Machوماخ  Duhemالوضعيين أم من التقليديين، مثل دوهيم 

ل لم يقع في مطب السخرية على سبيل الثا P. Duhem 85. فدوهيمPauliوالشاب باولي 

من ذوق الفيزيائيين الإنكليز فيما يتعلق بالنماذج )اليكانيكية(، ويقابلهم بتصوّره الجرّد 

 للنظرية التي تبدّى أنها في بعض الحالات )مثل الديناميكا الحرارية الجهارية( أكثر خصوبة. 

ننا نلحظ أن العلاقات بعد ذلك، وبشكل خاص، إذا حللنا تاريخ العلوم الفيزيائية، فإ

التي كانت للباحثين مع نماذجهم لم تكن مشاركة ولا ثابتة غير متبدلة. ويمكن للحظات 

 مراحل من وجهة نظر هذه العلاقات:الثورية بشكل خاص أن تقسم إلى ثلاث 

ب التغيّرات العميقة مرحلة الإسقاط النهائي للنماذج السابقة، على حسا .0

 لواصفاتها؛

 مرحلة تشكيك فيما يخص مرحلة نقد جذ .4
ً
ري للنماذج السابقة، تكون أحيانا

 هب إلى ما وراء البنية التنبؤية؛فائدة النماذج التي تذ

اذج ولإنشاء نماذج جديدة ليست في ــــضير معايير جديدة لتشكيل النمــــمرحلة تح .3

مة ضـــــــحدها الأدن  ماططة الأنــــــــزئية بواســــــــرارية جـــــمـــن منظور استــــمـــــــــى مصمَّ

 ما قبل الثورية. الأنطولوجية

يحفظ هذا التحليل بشكل جزئي مخطط "الواقعية السياسية"، طالا أنه يكون علينا 

التعرّف، من الرحلة ما قبل الثورية إلى الرحلة ما بعد الثورية، على تدخل معيار 

ط التفسير. غير أن الواقعية السياسية لا لاستمرارية تراتبية الأنماط الأنطولوجية وأنما

بنى فوقها  حفظ كاملة، لأن الرحلة الثورية بحصر العنى، منطقة الانهيار هذه التي ي 
 
ت

 جسر الأنماط الأنطولوجية، تغيب عن هذا التحليل وتفلت منه. 

إن بعض الأمثلة على التحليل الثلاثي السابق ستكون مفيدة لنا. وأول الأمثلة الذي 

 من بينها هو مثال الثورة النيوتونية. كانت نظرية الجاذبية قبل نيوتن أ
ً
عتبره هاما

ل 
ّ
 لتشك

ً
 ديكارتيا

ً
 للكلمة، فكانت تستخدم معيارا

ً
ميكانيكية )آلية( بالعنى الأكثر ضيقا

                                                           
85 P. Duhem, La théorie physique, Vrin, 1989, p. 99. 



62 

النماذج ابتداء من الصور والحركات وأفعال الاتصال. غير أن اعتماد نيوتن لقوانين كبلر 

ه إلى تعليق استخدام النماذج من النمط التدوّمي وإلى إدخال التصوّر بشكل كمي قاد

 مع مربع السافة 
ً
 مع كتل الأجسام وعكسا

ً
الشكلي لقانون جاذبية كوني يتناسب طردا

رة في تعليل هذا القانون بواسطة نماذج مستلهمة 
ّ
بينها. وإلى جانب الحاولات التأخ

، اعتمدت مشاريع علمية أخرى 
ً
من النصف الأول من القرن الثامن عشر نسخة  ديكارتيا

" كخط hypotheses non fingoالفرضيات  بعدم طرحوافية من القاعدة النيوتونية "

ه لها، والتزموا بالنتيجة ببناء فيزياء استقرائية بحتة، مجردة من النماذج والكيانات  موجّ 

ر رصدها. وكانت أول ترجمة فلسفية لهذه اليول الاست
ّ
قرائية وضع النظريات التعذ

. أما الثانية Condillacوكونديلاك  Humeالتجريبية للمعرفة على يد كل من هيوم 

)وجاءت كرد فعل جزئي على التجريبية، إنما متوافقة معها فيما يتعلق بنقد "العقائدية" 

 الديكارتية( فكانت إعداد كانط، في "البادئ الأولى ليتافيزياء علم الطبيعة"، لتبرير 

تجاوزي لثلاثة قوانين في اليكانيك النيوتوني وفي دمج لقانون الجاذبية الكونية في الإطار 

 الحدّد على هذا النحو. 

 منذ منتصف القرن الثامن عشر، إلى 
ً
، بدءا

ً
مع ذلك، عادت ممارسة العلوم تدريجيا

ن بعد، استخدام نماذج هي في الوقت نفسه متجدّدة من خلال اعتمادها لفهوم الفعل ع

ومع ذلك قريبة في أنطولوجيتها للنماذج الذرية والديكارتية السابقة. وكان من دلالة 

الاستنتاجي مقابل  -ونتيجة استعادة الحظوة للنماذج إعداد قانون للمنهج الافتراض ي 

 William Herschelللمنهج الاستقرائي البحت، وذلك على يد مؤلفين مثل ويليام هرشل 

 عن ذلك، وعلى الرغم من شهرة مؤلفين مثل William Whewell 86وويليام ويويل
ً
. فضلا

                                                           
86  W. Whewell, "Of the transformation of hypotheses in the history of science", Transactions of the 

Cambridge philosophical society, 9, p. 139-147, 1851. 

 وحول كامل هذه الحركة التأرجحية للتاريخ راجع: 

L. Laudan, Science and values, University of California Press, 1984, p. 55-60. 



63 

 متجدّدة للكانطية، فقد مال العديد  Hertzأو هرتز  Helmholtzهلمهولتز 
ً
اقترحوا أشكالا

 إلى تجاهل الأمثولة الرئيسية في الفلسفة النقدية، 
ً
من فيزيائيي القرن التاسع عشر عمليا

الوضوعية محل إشكالية تحديد عناصر أنطولوجية  ألا وهي حلول إشكالية في تشكيل

. بعد ذلك كله كان يمكن الاعتقاد أن كانط نفسه قدّم الإجراء الذي يسمح في إطار 87ما

ممارسة العلوم بألا نأخذ بعين الاعتبار لتحليل شروط إمكانية التجربة. فعلى الرغم من 

جال كان يمكن للظاهرات فيه ان الفترة الطويلة التي كانت تتمّ فيها محاولة استكشاف م

 
ً
تكون مرتبطة بشكل مناسب مع مبادئ ديمومة الجوهر والسببية والتبادلية، فإن شيئا

كنا  كما لولم يكن يمنع من إسقاط هذه البادئ على الطبيعة، ومن التصرف بالضبط 

 نتعامل مع خصائص لأشياء موجودة "بذاتها". 

هاية القرن الثامن عشر ونهاية القرن التاسع عشر بالتالي، كانت الفترة المتدة بين ن

من جديد فترة إعداد النماذج والنسيان التواتر لنظامها الأساس ي من النماذج، أي فترة 

أخذ مكوّناتها وفق نمط واقعي على مأخذ الجدّ. أضيف إلى ذلك إعادة تحديث لنمط 

، هو نمط أفعال الاتصال، وذلك عن طريق 
ً
التغيير في مفهومي علائقي معروف جيدا

الأثير والحقل. وقد حصلت مقاومات كثيرة شديدة خلال النصف الثاني من القرن 

التاسع عشر، من أداتيين وظاهراتيين وطاقيين واصطلاحيين، لهذا اليل إلى العودة 

للنماذج بكل غناها. وقد أقضّت هذه المانعات الذكورة، التي يمكن قراءتها في معظم 

، مضجع أكثر الفيزيائيين الترموديناميكة فعل للمرحلة الثورية في إعداد الأحيان كردّ 

 في بناء وتبرير النماذج، وقادتهم في أبسط الأحوال إلى تقييم نقدي للمضمون 
ً
إبداعا

. لكن سرعان ما تم استبعاد هذه المانعات بدورها خلال السنوات 88الأنطولوجي للنماذج

ما كان يبدو في ذلك الحين الانتصار الذي لا منازع فيه  الأولى من القرن العشرين بواسطة

 للنموذج الذري. 
                                                           

 نشدد هنا على لفظة أنطولوجيا بما هي تعيدنا إلى القبول اليتافيزيائي للمصطلح.  87
88 R. Dugas, La théorie au sens de Boltzmann, le Griffon, 1959. 



64 

 سنوات ثورة 
ً
مع ذلك، كانت سنوات التوافق هذه حول النموذج الذري هي أيضا

النظرية النسبية والثورة الكمومية، واللتين سنطبق عليهما الآن التحليل الثلاثي الراحل 

 السابق. 

ى للثورة النسبية هي النتيجة السلبية لتجربة مايكلسون كانت إحدى القدّمات الأول

حول هواء الأثير. وكان أول ردّ فعل على هذه النتيجة هو ردّ  Michelson-Morleyومورلي 

الذي حاول تعليلها باللجوء إلى كافة مصادر نموذج الأثير. وبيّن  Lorentzفعل لورنتز 

 القوى الكهربائية كحالات ضغط 
ً
داخلية للأثير، أن هذه القوى كانت تتغيّر لورنتز معتبرا

عندما يتحرّك جسم مادي في هذا الوسط، وأن هذا التغيّر كان يؤدي إلى انضغاط 

الجسم في اتجاه الانتقال. وبالثل، كانت الكتلة الفعلية للجسم تزداد بسبب حدوث أثر 

إلى تباطؤ للساعات  الخر )مثل مخر سفينة لياه البحر( في الأثير، وكان ذلك يؤدي بدوره

ر، 89التحرّكة . وكان انضغاط الأجسام وتباطؤ الساعات ضمن التناسبات الصحيحة يفسّ 

في إطار التمثيلات القبولة وأنطولوجيا الأثير العترف بها آنذاك، النتيجة السلبية لتجربة 

ظهر  القديمة كان قدمايكلسون ومورلي. والشكلة أن هذا الاستخدام النهائي للنماذج 

هذه النتيجة. لأنه كان لا بد من استحضار نتائج حركة الأجسام عبر بالنسبة لبوضوح 

 الأثير من أجل تفسير الاستحالة الجذرية لكشف أقل أثر له. 

تكزت محقّة على ر مختلفة بشكل عميق، طالا أنها ا Einsteinكانت مسيرة أينشتين 

لة تعريف عملياتية للمقاييس الكانية الحو الكامل للنموذج السابق والتركيز على أسئ

والزمانية والحركية الطبّقة. وقادته هذه السيرة إلى إثبات مجموعة تناظر، تسمى 

مجموعة لورنتز، وهي تصحّ بالنسبة لكل مجموعة إحداثيات قياس مستقلة عن 

ر السياقات التي تطبق عليها وعن النماذج التي يمكن تصوّرها من أجلها. إن هذا الدو 

السيطر لجموعات التناظر، الذي أضرّ بالنماذج الرتبطة بها، اعتبر بشكل محقّ منذ 

                                                           
89 D. Bohm, The special theory of relativity, Addison-Wesley, 1989. 



65 

ككاشف عن استخدام كامن لنسخة معمّمة،  J. Petitot 90إلى بتيتو E. Cassirerكاسيرر 

. منهج يرتكز على لفت الانتباه، transcendantغير كانطية بشكل صارم، للمنهج التجاوزي 

 بموضوع البحث، باتجاه القواعد الحدّدة لهذا البحث نفسه. الأسور في الأصل 

 من التعيينات 
ً
ر نوع جديد من النماذج في الظهور انطلاقا

ّ
مع ذلك، لم يتأخ

ق الأمر هنا بالزمكان رباعي الأبعاد لينكوفسكي 
ّ
والتحديدات التي وضعها أينشتين. يتعل

Minkowskiس على الثابت الأساس ي في مجموعة لورنتز وهو السافة الزمكانية.  ، الؤسَّ

وقد تمّ ضمّ هذا النموذج في غالب الأحيان إلى أنماط نماذج سابقة، مثل تلك التي 

أصبحت لا تنفصل عن حركة الأجسام الادية وتبادلات الطاقة. غير أنه كان هناك ميل 

 في بعض الأحيان إلى اعتبار الزمكان رباعي الأبعاد نفسه على أنه الوض
ً
وع الوحيد في أيضا

. وهكذا فقد أمكن تجاوز الرحلة الثورية للانعكاسية العملياتية وإتمام الهمة 91الفيزياء

ما بعد الثورية في إعادة بناء النماذج. ونشير في معرض حديثنا هنا أنه بات من الواضح 

بشكل جيد، عبر مثال نظرية النسبية، ما هو البدأ الزدوج الذي يحكم إعادة تشكيل 

 92( اليل إلى أقنمة0لنماذج بعد انهيارها خلال الرحلة الثورية. وهذا البدأ الزدوج هو )ا

الثوابت، على حساب مجموعة التناظر التي تكون هذه الثوابت معرّفة بالنسبة إليها؛ و 

 ( تسجيل الأنماط الأنطولوجية السابقة في الإطار الجديد للثوابت الذي تمّ إقراره. 4)

ه، لكنها وتدخل أخير 
 
 الثورة الكمومية بشكل تام في الخطط الثلاثي الذي حدّدت

ً
ا

تتميّز بأن لها مرحلة ثالثة صعبة، متفجّرة، غير توافقية، يستمرّ التشكيك فيها لتعاد من 

                                                           
90 J. Petitot, ''Objectivité faible et philosophie transcendantale'', in M. Bitbol&Sl Laugier (eds.), 

Physique et réalité; un débat avec Bernard d'Espagnat.الرجع السابق ذكره ، 
 B. Van Fraassen, Lois et symétrie. 442الرجع السابق للمؤلف ص.   91

، فإن الأقنمة هي Lalandeناتج عن النقد الكانطي للميتافيزياء. ووفق معجم لالاند  hypostasierفعل الأقنمة92 

 إعطاء البعد الواقعي الطلق لا هو نسبي. وهنا، فإن 
ً
تحويل مجموعة من العلاقات النطقية إلى ماهية، أو أيضا

(، تترجم بواسطة لامتغير شكلي؛ تعددية العلاقات القياسية المكنة، الجهزة بنظام تحويل )مجموعة لورنتز

 في واقع ملموس. 
ً
 بشكل ضمني تقريبا

ً
 وهذا اللامتغير هو الذي يجد نفسه في نهاية الطاف مستثمرا



66 

 مرحلة تمديد النوع السابق للنموذج، لقاء 
ً
جديد. الرحلة الأولى هي كما الحال دائما

ل هذه الرحلة بالنموذج الذري لبور، بين عامي إعدادات وانقطاعات مضبوطة. 
ّ
وتمث

 مع تمثيل الجموعة الشمسية. وتلعب 0942و  0903
ً
 تقابليا

ً
دخل تمثيلا . فهذا النموذج ي 

فيه النواة دور الشمس، والحقل الكهرمغنطيس ي دور حقل الجاذبية، بينما تدور 

ارات كما والإشعاع الصادر الإلكترونات في مدارات حول النواة. مع ذلك، فإن هذه الد

عن الإلكترونات تخضع لقيود إضافية تسمى شروط التكميم. ويندغم التطور اللاحق 

لهذا النموذج مع التاريخ الشوّق للدراسة النهجية التي قام بها بور من أجل تحديد 

عناصر الانقطاع وعناصر الاستمرارية بين النظرية الكمومية الوليدة والفيزياء 

. غير أن الصعوبات التراكمة في بداية العشرينيات من القرن العشرين، 93يكيةالكلاس

 بشكل مناسب، و"التراجعية" وفق معنى لاكتوس
ً
، Lakatos 94والسمة الأكثر فأكثر وضوحا

لبرنامج البحث الؤسس بواسطة نموذج ذرة بور، قادت مع ذلك إلى أزمة ثقة بين 

 الفيزيائيين تجاه هذا النموذج. 

، إنما جرى الحدثان الؤسسان 0945و  0946هذه اللحظة بالذات، بين عامي وفي 

 Heisenbergللميكانيك الكمومي: فقد تمّ وضع ميكانيك الصفوفات على يد هايزنبرغ 

. لقد شدّد فلاسفة علم Schrodingerووضع اليكانيك التموجي على يد شرودنغر 

 للتصور الدلال 95معاصرون
ً
ي للنظريات العلمية، فإن النظريتين على فكرة أنه، وفقا

الذكورتين أعلاه لم تكونا منفصلتين عن النموذج الجهّز ببنية تحتية أنطولوجية: 

فميكانيك الصفوفات له نموذج جسيمي ومتقطع غير مستمر، واليكانيك التموجي له 

 نموذج مستمر غير متقطع للوسط الهتز. مع ذلك، إذا تابعنا ما آلت إليه النظ
ً
ريتان بدلا

                                                           
93 O. Darrigol, From c-numbers to q-numbers, The University of California Press, 1992. 
94 I. Lakatos, The methodology of scientific research programmes, Cambridge University Press, 1978. 
95 F. A. Muller, "The equivalence myth of quantum mechanics", Studies in the history and philosophy 

of modern physics, 28B, p. 35-62, 1997. 



67 

بالأحرى من النظر إلى لحظة نشوئهما حيث كانتا لا تزالان تتميزان بالخط الاستكشافي 

 .
ً
 لبدعيهما، فإننا نلاحظ أن الأمور تصبح أكثر تعقيدا

إن اليكانيك الصفوفي لهايزنبرغ لا يرتبط بنموذج جسيمي ومتقطع إلا من حيث أنه 

له، وبإفراغ لحتواه التمثيلي وبتجريد لبناه الجبرية.  بالنسبة بالابتعاد التتابعتم إعداده 

التي كانت تطلب "البقاء ضمن حدود  0946علينا ألا ننس ى العبارة الآمرة لهايزنبرغ في عام 

" الجسيمي والتقطع على 96الرصودات". صحيح أن هايزنبرغ قد استمر يقوده "مبحث

ق" في ا  
ّ
ه غير قابل لسابق إلى درجة جعل  الرغم من الواقع الذي كان قد جعله "يدق

  0945للمعرفة؛ ولكن تحت ضغط اليكانيك الوجي النافس وجد نفسه منذ عام 
ً
منقادا

إلى إعادة بعث الجرى الشكلي لنظريته )البنية التحتية التنبؤية( وتمييزها بشكل لا ريب 

 تصنّف 
ً
تحت عنوان فيه بعناصر متبقية من نماذج كاملة كانت منذ ذلك الحين فصاعدا

. وباعتبار صيرورة إعداد اليكانيك الصفوفي، فإن هذا التمييز التأخر بين 97"التفسير"

الصورية و"التفسير" لا يجب أن يعتبر برأيي كإعادة بناء عقلية بسيطة، بل كمرحلة 

 .0946نهائية لفهم هايزنبرغ لعنى عمله في عام 

 من نموذج مستمرّ كان أما بالنسبة للميكانيك الوجي فهو بلا أدنى ش
ً
ك يشكل جزءا

لتفسير القيود التي كان قد وضعها بور في التكميم؛  de Broglieقد اقترحه دو بروغلي 

 من الصعوبات التي صادفها شرودنغر
ً
 98وهكذا فقد تبيّن بسرعة كبيرة، انطلاقا

Schrodinger  ماكس  والتفسير الاحتمالي للتابع الوجي القترح من 0945في منتصف عام

، أن هذا النوع من النماذج لا يجب أن يؤخذ بشكل حرفي وأنه لم يبق Max Bornبورن 

                                                           
 . G. Holton, L'imagination scientifique, Gallimard, 1981وفق العنى الذي يقصده هولتون:  96
97 W. Heisenberg, "Quantenmechanik", Die Naturwissenschaften, 14, p. 989-995, 1926. 
من بين هذه الصعوبات: تبدد حزم الوجات، وتعدد أبعاد وظائف الوجة الوافقة لنظومات معقدة  98

( 
ً
(. من ψψ-eوالتفسير الإلكتروديناميكي )* (ψوالعلاقات غير الرمزة بشكل جيد بين التفسير الوجي تحديدا

 M. Bitbol, Schrodinger's philosophy of quantum mechanics, Bostonأجل مزيد من التفاصيل راجع 

studies in the philosophy of science, Kluwer, 1996  . 



68 

 سوى الهيكل الشكلي ذي الوظيفة التنبؤية. وكما بيّن فون نيومن 
ً
 vonمنه هنا أيضا

Neumann  فيما بعد، فإن "صورية " وحيدة تسمح بالقابل بأن نجمع في مخطط واحد

 بة للميكانيك الصفوفي وللميكانيك التموجي. القدرات التنبؤية التقار 

كعامي انهيار آخر امتدادات النماذج  0945و  0946يمكن بالتالي اعتبار عامي 

كية التزايدة اتجاه كل إمكانية لتأكيد قيمتها الكشفية البدئية. أما 
ّ
السابقة والتشك

ادة بناء حدّ أدنى ، وهي مرحلة محاولات إع0941الرحلة التالية فقد انطلقت منذ عام 

من الاستمرارية مع الأنماط الأنطولوجية للنماذج السابقة. ففي هذه السنة قدّم هايزنبرغ 

التي بيّنت على الأقل، دون تكريس عودة تمثيل عنصر جسيمي مزود  علاقاته في الريبة

بمسار، كيف تسمح الصورية الكمومية بالتنبؤ بمتتالية من الأحداث التجريبية التي 

ظاهر إلى حد ما كمسار. وفي الوقت نفسه قاد إدخال مفهوم التكاملية على يد بور إلى تت

توضيح الحدود التي كان يفرضها الوضع الجديد على مساعي إعادة بناء النماذج. ونقول 

 كان نمط النموذج الزمكاني السابق الذي يراد تمديده بشكل 
ً
هذه الحدود، لأنه أيا

حدّ بتمثيل الظاهرات التي يتم تقريبي في الجال الصغائر  ي، فإن صحّة هذا الدّ ي 

. إن سلسلة من الظاهرات النقطية "القاربة" 
ً
د تماما الحصول عليها في إطار تجريبي محدَّ

لسار، واليسّرة بذلك الهدف القصدي للأجسام الزمكانية النتمية لنمط نموذج 

 خاص من التجهيزات مثل
ّ

الغرف ذات الفقاعات. وإن  جسيمي، نصادفها في إطار صف

 من الظاهرات النقطية "الحاذية" لشكل تداخلي، واليسّرة بذلك لهدف قصدي 
ً
تجمعا

من الأجسام الزمكانية النتمية إلى نمط النموذج الوجي، نصادفه في إطار نوع مختلف 

من التجهيزات، مثل شبكات الانحراف البلورية. إن ديمومة كل نموذج زمكاني، وكل 

صر من البنية التحتية الأنطولوجية للنموذج، لا تتجاوز حدود إطار تجريبي. ولا كنا عن

نعلم من جهة أخرى أن هذه الأطر هي أطر غير متوافقة، وأنه من الستحيل أن نتجاوز 

 ،
ً
بشكل تسلسلي هذا التعارض بينها إلا في أفضل الأحوال بريبة لا يمكن حصرها تقريبا

ق بعينة من الأوضاع فعلينا القبول أن كل ن
ّ
موذج هو نموذج متحيّز وجزئي، وأنه متعل



69 

 مع نماذج أخرى الأطر الرتبطة بها تحقّق هذا 
ً
 غير متوافق كثيرا

ً
التجريبية، وأنه أيضا

التوافق فيما بينها. إن مثل هذه النماذج الجزئية، التي يرتبط كل منها بوضع خاص، لا 

 واحد شامل. لنموذج  مظاهريمكن اعتبارها على أنها 

دّة الحاسمة في الوضع الذي واجهه اليكانيك الكمومي غياب التوافق  كانت الج 

السياقي" للظاهرات التي يمكن أن  -الكافي للأطر، والغياب اللازم للثابت الوحيد "عبر 

تسمح بالإجراء النهائي لأقنمة الثوابت. ونتيجة ذلك هو أنه حتى عندما يستخدم 

ستلهمة من التراتبية التقليدية للأنماط الأنطولوجية، فإنهم يقومون فيزيائيون نماذج م

 إما بطريقة مجزّأة أو تقريبية، واضعين نصب أعينهم حدودهم في الصحة، 
ً
بذلك عموما

( التي Feynmanوإما باستخدام القواعد البليغة والتصويرية )مثل مخططات فاينمان 

 تسمح باحترام هذه الحدود بشكل شبه آلي. 

ر نه لن الصحيح أن إ .  تصو 
ً
 باتا

ً
 منعا

ً
النماذج الوحّدة من نمط سابق ليس ممنوعا

لكنه يأخذ شكل نوع من لعبة ذهنية: لعبة النظريات ذات التغيرات الخفية )غير الحلية( 

تقع بشكل أساس ي خارج إمكانية بل صيرورة  ظاهراتيةتزعم أنها تصف ثوابت  لاالتي 

ي التجريبي مدّ عدد من فلاسفة الفيزياء العاصرين حجّة من ذلك )ذات . يستالتقص ّ

طبيعة غير تجريبية بشكل واضح( من أجل استبعاد النظريات ذات التغيّرات الخفيّة من 

 . 99مجموعة التفسيرات القبولة في اليكانيك الكمومي

 أنه إذا كان اليكانيك الكمومي العياري لا يترك الجال لان
ً
بثاق أي من الصحيح أيضا

ثابت للظاهرات التي تتمّ في الكان وفي الزمان، فإنه يستخدم بشكل واسع ثوابت صورية 

. وهكذا نفهم أن بعض الؤلفين Hilbertفي فضاءات مجردة مثل فضاء هيلبرت 

 بالأحرى 
ً
استطاعوا اعتبار أن "فضاء هيلبرت هذا هو فضاء الوضوعية الكمومية"، بدلا

                                                           

رنادر دسبانيا الذي يعتقد أن ، هو مثال ب3ـ  4و  4ـ  4الثال الجيد على ذلك، والذي نفصله في الفقرتين 99 

النظريات ذات التغيرات الخفية لا يمكن حذفها على خلفية تجريبية بحتة، وأنها في الوقت نفسه غير مقبولة 

 مع ذلك لأسباب تتعلق بالتصنع الفرط. 



71 

 آخرين طوّروا منهجية موازية بين التشكيل الزمكاني ؛ و 100من الزمكان العادي
ً
أن كتّابا

له كانط والتشكيل الهيلبرتي الجديد للموضوعية
ّ
. فإذا ما تقيّدنا 101للموضوعية الذي حل

 لا يمكن مع ذلك تحاشيه. هل هناك وسيلة لكي نربط، 
ً
 هاما

ً
بهذا النظور، فإن سؤالا

الثابت لثل هذه الكيانات الرياضية في فضاء  حتى لو بطريقة مجزّأة وغير مباشرة، قانون 

 
ً
مجرّد مع عناصر حسّية هي الظاهرات التجريبية؟ إن ذلك ممكن ضمن حدّ معين، وفقا

ه لحالة فضاء هيلبرت الذي نقرنه عند كل  لطريقتين. فبالدرجة الأولى، إن الشعاع الوجَّ

عتبر كنوع من الثابت  الرمز الوحيد الذي يسمح  ، طالا أنهالترتيبيتحضير يمكن أن ي 

النتائج لأي قياس يمكن أن يجرى بعد عملية التحضير. وبالدرجة  احتمالاتبحساب 

 الثابت 
ً
لصف  التصنيفيالثانية، فإن الشعاع الوجّه لحالة فضاء هيلبرت هو أيضا

"، التي adiabatiqueمحدود من العمليات التجريبية السماة "قياسات ثبوتية الحرارة 

ن نصل من خلالها إلى القيمة التوسّطة لرصود ما بطريقة مباشرة و"غير يمكن أ

لة" ة"، دون الرور بإحصائية القياسات النقطية "الخلخ 
َ
ل  . 102مخلخ 

لا تنقصنا الثوابت إذن في اليكانيك الكمومي، بل وهي تحفظ درجة معينة من 

 
ً
بشكل جلي على الدوام  الاتصال مع الظاهرات؛ غير أن طابعها غير الطبيعي يظل ظاهرا

                                                           
100  G. Cohen-Tannoudji& M. Spiro, La matière espace-temps, Gallimard, 1986, p. 162. 
101 P. Mittelstaedt, Philosophical problems of modern physics, Reidel, 1976 ؛J. Petitot, 

"Objectivitéfaible et philosophietranscendantale", in M. Bitbol& S. Laugier (eds.), Physique et réalité ،

 :
ً
 M. Bitbol, "Some steps towards a transcendental deduction ofالرجع السابق ذكره؛ وانظر أيضا

quantum mechanics", Philosophianaturalis  كان هذا القال قيد الطباعة عند صدور هذا الؤلف عام(

0996.) 
102 Y. Aharonov, J. Anandan& L. Vaidman, "Meaning of the wave function", Physical Review, A47, p. 

 ؛ 1993 ,4676-4626

 M. Dickson, "An empirical reply to empiricism: protective measurement opens the door forو

quantum realism", Philosophy of science, 62, p. 122-140, 1995 ؛ 

 .L. Vaidman, "Weak-measurment elements of reality", Foundation of physics, 26, p. 895-905, 1996و 

 في ونجد مناقشة لعنى هذه الق
ً
 M. Bitbol, in Schrodinger's philosophy of quantumياسات العزولة حراريا

mechanics .015، الصدر السابق ذكره، ص. 



71 

لكي يسهّل العملية العادية التي ترتكز على أقنمتها بعد أن تكون قد أخفت مجموعة 

يدعم بشدّة فكرة ثابت ترتيبي في  K. Popperالتحولات الوافقة. كبداية، كان كارل بوبر 

ت موضوع انتقادات فلسفية لا يمكننا الاستهانة بها103اليكانيك الكمومي
ّ
. ، لكنها ظل

بشكل خاص، فإن الترتيبات لا يمكنها الاستفادة من أية استقلالية  Quineووفق كوين 

ل كمونات لحدوث غير 
ّ
 والتي يفترض أنها تشك

ً
بالنسبة للأحداث التي تحصل فعليا

هة بحيث لا 104متوقع . أما بالنسبة للخيار الذي يرتكز على الحدّ من أشعة الحالة الوجّ 

إلا لصف محدود من العالجات التجريبية )قياسات " ثبوتية تكون الثوابت التصنيفية 

ي كمية من صفوف تجريبية أخرى "الحرارة
ّ
(، فإنه يترك مسألة ثابت تصنيفي عام يغط

 مسألة مفتوحة. 

وفي الحصّلة، فإن الوضع ما بعد الثوري للميكانيك الكمومي هو حالة سلسلة من 

ة أو التعسّفية أو الحدودة، لإعادة بناء التراتبية الحاولات الخفقة أوالبتورة أوالتفجّر 

التقليدية من الأنماط الأنطولوجية القترنة بالنماذج. وكان السبب الرئيس ي لهذا الإخفاق 

دّد بوضوح فيما سبق أن أوردناه: إنها  الظاهرات التي يجعلها الحدّ الكمومي  سياقيةقد ح 

ازنة، إلا في حالة خاصة هي عدم توافقية الذي تفرضه ثابتة بلانك على إمكانية الو 

 لا يمكن تجنّبه.  والسياقات القرائن
ً
 التجريبية، أمرا

تغيّر اللاحظات العتادة للإبستمولوجيين حول ارتباط الوقائع مع  السياقيةإن هذه 

لة للنظرية الفيزيائية. وبالتالي، فإننا لا نستطيع القول،   
ّ
توجّه إجراءات البحث بصلة مشك

بأن ، ا لا يزال يقبل بذلك ولو بالإشارة العديد من الفيزيائيين اللاواقعيين العتدلينكم

ل. فهي خاضعة 
ّ
النظرية الكمومية تخضع لضغط انتقائي مصدره طبيعة مسبقة التشك

لة 
َّ
لضغط انتقائي تمارسه عليها الظاهرات التي ترتبط بنيتها بالكلية التي لا تنفصم والشك

                                                           
103 K. Popper, La théorie quantique et le schisme en physique, Hermann, 1996. 
104 W. V. Quine, The roots of reference, Open court, 1990. لهذه السألة في ونجد منا 

ً
قشة أكثر تعمقا

 الفصل السادس من هذا الكتاب، الخصص للقواعد والترتيبات و"الفراغ الكمومي". 



72 

ل بدورها بالشروع النظري بواسطة الوسط ووس
ّ
ائل البحث، حيث أن الوسائل تتشك

التي تجسده. إن صيرورة الفعول الرجعي في صيرورة التطور، والتشكيل الذاتي للوسط 

البيئي الاصطفائي وللكيان الذي سيتم اصطفاؤه، تبلغ هنا إحدى الذرى: الذروة التي 

الحوادث الظاهراتية الانعة  يصبح فيها شكل العالم نفسه، بناؤه في مجموعات من

 باختبار 
ً
ق الأمر أصلا

ّ
له إجراءات البحث التي يتعل

ّ
 مما تشك

ً
لبعضها بشكل متبادل، جزءا

 خلفيّتها النظرية. 

علينا التذكير هنا بأن ذلك لا يتطلب أي تسهيل مثالي سطحي. لأنه ما أن يبدأ العمل 

ه اللحمة ا لبنيوية للظاهرات المكنة، فإن بمشروع البحث، وما أن يفرض الشروع نفس 

سؤال معرفة أيّ من ظاهرات مجموعة المكنات التي سوف تظهر إثر تطبيق كل تطبيق 

 بشكل كامل. 
ً
 مفتوحا

ً
 فردي لتجربة يظل، في الإطار اللاتحديدي للفيزياء الكمومية، سؤالا

 الفيزياء الكمومية والفلسفة الصورية التجاوزية  6 -1

إن مطابقة اللحظات التجاوزية التي تجمعها صورية اليكانيك ضمن هذه الظروف، ف

ق فقط، كما بالنسبة لعمل 
ّ
الكمومي تكتسب أهمية غير مسبوقة. فلم يعد الأمر يتعل

كانط على الفيزياء النيوتونية أو عمل كاسيرر على نظرية النسبية، بوضع تأمّل فلسفي 

ل الفيزيائيون من جهة أخرى على مستقلّ حول شروط إمكانية العرفة؛ إنه تأمّل يعم

 في ممارستهم اليومية لصالح العمل باللامتغيرات والنماذج. لأن أكثر 
ً
تجاهله تماما

 لم يعودوا يستطيعون هنا تجنّب الارتياب بأن النماذج الكشفية التي 
ً
الفيزيائيين وضوحا

لناظمة يستخدمونها ليست ربما سوى إسقاطات جزئية وذات صحّة محدودة للمعايير ا

للصفوف التحتية لنشاطاتهم. إن الكشف عن شبكة الافتراضات السبقة للصف الكامل 

من النشاطات التجريبية التي تقدّم نظريتهم الجامعة التنبؤات بخصوصها، وبيان كيف 

 لارتيابهم، ويسهّل في الوقت 
ً
يمكن للنماذج الجزئية أن تشتقّ منها، يعطي عندها شكلا

وعندما لا تعود خلفية الافتراضات السبقة التي يتراكم عليها البحث  نفسه تحوّل نظرتهم.



73 

 لن 
ً
، فإن أحدا

ً
قابلة للإسقاط دون تحايلات بشكل نموذج وحيد وقابل للاختبار تجريبيا

 يستطيع تجنّب الالتفاف مباشرة باتجاهها. 

لة   
ّ
ولكن كيف ننجز مثل هذه الهمة؟ وكيف نثبت العناصر التجاوزية الشك

يكانيك الكمومي؟ يكفي من أجل ذلك برهان أن اليكانيك الكمومي يمكن أن يكون للم

 ابتداء من قواعد 
ً
التي تخصّ الأعمال التجريبية ونمط التنبّؤ بنتائجها.  التحديدمشتقا

"الطبيعة الغالوازية" للنظرية، أي  J. Petitotيكفي بعبارة أخرى إثبات ما يسميه بتيتو 

و سهل البلوغ للنظرية بما هو غير ممكن البلوغ بالنسبة لها من التحديد السلبي لا ه

 .105حيث بناؤها

وهذا ما توصلت أجيال من الباحثين للقيام به عبر مراحل، وما سأحاول تلخيصه 

 .106بسرعة هنا

 بداية، يمكننا البرهان أن صورية الأشعّة الوجّهة للحالة في فضاء هيلبرت، مرتبطة

. الشرط الأول هو حصريينرن، هي الترجمة الأبسط لشرطين بالقاعدة الاحتمالية لبو 

الظاهرات التي يعمل عليها التنبؤ الاحتمالي.  dé contextualiser سياقيةفك استحالة 

  لاتعدديةوالشرط الثاني هو 
ً
 تجريبيا

ً
 كان القياس الذي يلي تحضيرا

ً
الأداة التنبؤية أيا

 معطى. 

ة تحديدية. فهو يجمع والحق يقال الحدودية من الواضح أن الشرط الأول هو من رتب

الرئيسية؛ أي التي جعلت الفيزياء الكلاسيكية فيزياء مزعزعة؛ بل وهي حتى التي جعلت 

، طالا أن اللغة 
ً
 إشكاليا

ً
تطبيق اللغة العادية وأساسها النطقي على الكون الصغائري أمرا

، عبر استخدام التنبؤ، إمكانية تجريد بعض
ً
جوانب الظاهرات من تبعيتها  تفترض مسبقا

                                                           
 .J. Petitot, "Objectivité faible et philosophie transcendantale", in M. Bitbol& Sالرجع السابق ذكره 105

Laugier (eds.) Physique et réalité 
 ,M. Bitbol, Mécaniquequantique, une introduction philosophiqueيل أكثر راجع من أجل تفاص 106

Flammarion, 1996  وأعيده طبعه في دار نشر(Champs  0991عام 
ً
 M. Bitbol, "Some steps(؛ وأيضا

towards a transcendental deduction of quantum mechanics", Philosophianaturalis, 1998 . 



74 

، حيث كان  Galiléeللأوضاع. وكما أن مبدأ النسبية لغاليليه 
ً
 تحديديا

ً
ل شرطا

ّ
كان يشك

  السياقيةيمنع التنبؤ بسرعة جسم بغض النظر عن الرجع، فإن مبدأ 
ً
لبور يشكل شرطا

، بحيث يمنع التنبّؤ بأية خاصية كانت لجسم ما بتجاهل الشروط
ً
 عاما

ً
الأداتية.  تحديديا

وكما أن مبدأ النسبية لغاليليه حلّ محلّ التساؤل حول وجود الحركة وهو سؤال 

 السياقيةبالسرعة في مرجعية ما، فإن مبدأ  التنبؤتجاوزي نموذجي حول شروط إمكانية 

الخصائص، وهي مسألة تجاوزية حول شروط إمكانية  تلازملبور حل محل مسألة 

ف الأداتية العينة. إن التعبير الكمي لتحديدية بور، وهو لكل تحديدية في الظرو  القياس

القيمة )غير العدومة( لثابتة بلانك، يمكن أن يشتقّ من جهة أخرى بدوره من حجة من 

فرض على 107نمط تجاوزي: وهو البدأ الإنساني الضعيف
 
 صارمة ت

ً
، ووفقه فإن حدودا

على الوجود البيولوجي للإنسان  كان يجب إذامجموعة القيم للثوابت الكونية الرئيسية 

 ببساطة. 
ً
 أن يكون ممكنا

 أما الشرط الثاني، فإنه يعكس من جهته مشروع موازنة نقص الوحدة التمثيلية

(، باللجوء إلى وحدة قطعية: أي وحدة رمز يسمح السياقيةفكّ )التي تفرضها استحالة 

القابلة للإجراء إثر بحساب قدر ما نريد من قوائم الاحتمالية كما ومن القياسات 

 بالنسبة لوضوع الصلة 
ً
 على ما نعدّه مقبولا

ً
التحضير نفسه. إن هذا الشرط يفرض حدا

بين الصورية والتجربة، هذا إذا أردنا على هذا الستوى أو ذاك )على الستوى الاحتمالي 

ر 
ّ
 على مستوى التحديدات(، أن تكون كافة العلومات التوف

ً
ة من إذا لم يكن ذلك ممكنا

 . 108التجربة محدّدة بشكل يشارك فيه تحضيرأجل التنبؤ بالظاهرات 

                                                           
107 J. D. Barrow & F. J. Tipler, The anthropic cosmological trinciple, Oxford University Press, 1986 ؛ و

F. Bertola&Curi (eds.), The anthropic principle, Cambridge University Press, 1993 ؛ وJ. Demaret& D. 

Lambert, Le principeanthropique, Armand Colin, 1994 
لصحيح أنه ليست كل تجربة، في الفيزياء وخاصة في الفيزياء الفلكية، مسبوقة بتحضير يكون الجرب من ا 108

قد ضبط كافة عواملها المكنة. مع ذلك يمكن توسعة الخطط العياري التمثل بالتحضير ـ القياس، ليشمل 

، شرط أن نلجأ لاستخدام خطاب غير عملي فيما يخص م
ً
وضوع التحضيرات. يشبه مباشرة هذه الحالة أيضا



75 

بعد الحصول على بنية متّجهات الحالة في فضاء هلبرت، كترجمة لقيدين تحديديين 

 اشتقاق معادلة )أو معادلات( تطوّر متّجهات الحالة هذه )مثل 
ً
سابقين، يجب أيضا

 معادلة شرودنغر(. إن البرنامج الذي ألزمنا نف
ً
سنا به يتطلب أن نستخدم هنا أيضا

 شرط تطبيق 
ً
 لصف واسع من الناهج التجاوزية. غير أن ذلك ممكن تماما

ً
إجراء تابعا

، إنما حيث 109سلسلة مناسبة من مبادئ اللاتغير والتناظر التي لن أدخل في تفاصيلها هنا

جريبية النشاطات الت قواعد تحديديجب ببساطة الإشارة من جديد إلى التوافق مع 

دة  والتنبؤ بنتائجها. وفي الواقع يمكن لجموعة تناظر أو لبدأ لاتغيّر أن يعتبرا كقواعد محدّ 

أن نستطيع رصده خلال تراجع هذا البحث. فوفق مبدأ  لا يجببما هي تخصّص ما 

اللاتغيّر عبر الانتقال في الكان على سبيل الثال، يجب ألا نستطيع رصد التغيّر في الترتيب 

لقانوني للظاهرات من موضع إلى آخر؛ ووفق مجموعة تحويلات لورنتز التناظرية، لا ا

يمكننا رصد تغيّرات شكل القوانين )بما في ذلك قوانين الكهرمغنطيسية( من مرجع 

عطالي إلى آخر. وهكذا ينتقل التأكيد مرة أخرى من تمييز الأشياء بواسطة مسندات 

ضيح الاستنباط التنبؤي الصحيح من أجل أي من جوهرية إلى تحليل شروط إمكانية تو 

 الأوضاع الخاصة التي تظهر فيها الظاهرات. 

 -هكذا تختتم النظرة الإجمالية السريعة لا يمكن أن نسمّيه "الاستنتاج البراغماتي 

التجاوزي" للميكانيك الكمومي. تظهر لنا الصورية الكمومية عند النظر إليها بهذه 

رة الطريقة أنها ليست  بعيدة عن التبرير )كما يقبل بذلك التجريبيون( وليست مبرَّ

                                                                                                                                                    

 مثل: "الشروط التي تسبق القياس هي نفسها فيما لو كنا قد حضرنا التجربة بهذه الطريقة أو تلك". 
ً
ذلك شيئا

يمكن لهذا الخطاب أن يرتكز على تجارب مماثلة جزئية في الختبر، ثم على تعميم، شروط تحضيرية لا يمكن 

لى سبيل الثال الشروط التي ترجح وتغلب في نجوم أو في مجرات للمجرّ ب أن يتحكم بها بشكل مباشر )كما ع

 بعيدة(. 
، الرجع السابق ذكره، M. Bitbol, Mécaniquequantique, une introduction philosophiqueراجع  109

 M. Bitbol, "Some steps towards a transcendental deduction of quantum؛ و 016-016صفحة 

mechanics"رجع السابق ذكره.، ال 



76 

بواسطة اتفاقها "اللامعقول" مع العالم كما هو عليه )كما يميل إلى الاعتقاد الواقعيون(. 

رة في جزء كبير منها من خلال اتفاقها "العقول" البنيوي مع  إن الصورية الكمومية مبرَّ

ع ظاهرات م
ّ
 لإطار الشروع العلمي في توق

ً
دة تبعا  تجريبي. حدَّ

 التلاقي الانعكاس ي: مشروع آخر للفيزياء 7 -1

إن هاتين السمتين للميكانيك الكمومي، أي إمكانية تبرير ما هو أساس ي في البنية من 

خلال شكل محدّث ومعمّم للاستنتاج التجاوزي، والصفة الجزّأة أو العشوائية للنماذج 

 هام
ً
 في الاض ي على تاريخ الفيزياء. فبداية، يجب التذكير الرتبطة بها، تلقي ضوءا

ً
 راجعا

ً
ا

أن مجرّد تقديم بديل واضح لتفسير نجاح النظريات بواسطة الواقعية التقاربة يجعل 

هذا التفسير بشكل آلي أقل جاذبية، طالا أن إحدى حججه الكبرى هي حصريّته. 

 إذا أخذنا بعي
ً
ن الاعتبار الوضع الحالي لأكثر النماذج بالقابل، فإن جاذبيته تتناقص أيضا

غنى في الحتوى الأنطولوجي. فطالا كان من المكن، خلال الفترات التي تلت ثورة في 

العلوم الفيزيائية، صياغة نموذج موحّد يندرج ضمن تراتبية تقليدية من الأنماط 

يها القاعدة الأنطولوجية، كان يمكن الاعتقاد بأن اللحظة القصيرة التي كانت تجد ف

التجاوزية للنظريات نفسها معروضة لم تكن سوى لقطة عارضة من مسار، وأن 

ديناميكية البحث كانت تظل في العموم مشدودة نحو النظرة التقاربية لنموذج صحيح 

 من اللحظة التي لم تعد تسمح فيها النماذج القترحة، كما هو الحال 
ً
للطبيعة. ولكن بدءا

ي، بتقديم تمثيل موحّد وغير اعتباطي، وفي الوقت نفسه حيث في اليكانيك الكموم

الخلفية التجاوزية للنظرية تظل صريحة واضحة، فإنه على العكس يحق لنا أن نتساءل 

إذا لم تكن الأولوية السابقة المنوحة للنماذج تعود لصدفة تاريخية بعيدة. ولم يكن 

 بالنسبة ما كان لا يزال  بحثٍ  هذا الحدث الطارئ سوى ظرف  
ً
 umweltلبيئة معهودا

النوع الإنساني، لوسطنا البيئي الباشر، لهذا النوع من جزيرة الوسط الباسكالي حيث لا 

، السياقيةفك تقود الافتراضات السبقة البراغماتية للفعل واللغة، كما على سبيل الثال 

يمنع متابعة إلى أي طريق مسدود. وبسبب هذا الحدث الطارئ إنما لم يكن ثمة ش يء 



77 

إعداد تراتبية لأنماط النماذج التي كان نموذجها البدئي هو نموذج "الش يء" ومكان البيئة 

اليومية، هذا على الرغم من اعتراضات الوضعيّين ومن النظرة النقدية عند الكانطيين 

 الجدد. 

ا اليكانيك الكمومي، فإن إدراكنا ينقلب لا هو طارئ ول دروسوبالنتيجة، على ضوء 

 هو أساس ي في تاريخ الفيزياء. 

تظهر السلسلة الطويلة من سلسلة أنماط النماذج )على الأقل في حالة النماذج 

الإطار الكبرى( كنتيجة دائمة إنما ظرفية لإسقاط للمعايير  -الرتبطة بالنظريات 

 والافتراضات السبقة لأفعالنا على الطبيعة. إنه إسقاط يميل للتحقّق على نمط قريب

 قدر الإمكان من الفهم السبق الإدراكي والحفّز لهماتنا اليومية. 

له سيرل 
ّ
 بالوضوع الاجتماعي الذي حل

ً
، J. Searle 110إن الكيان النظري، الشبّه قليلا

 من نموذج يظهر مثل 
ً
ل جزءا

ّ
؛ موضع 111للتطبيقات والمارسات موضع تمفصليشك

 به على هذا
ً
النحو، وذلك ليس إلا من أجل ألا تنعدم  تفترض فعاليته ألا يكون معترفا

 من هنا إذا كان 112ثقتنا به من خلال وضوح زائد تجاهه
ً
. يمكننا أن نتساءل انطلاقا

                                                           
110 J. Searle, The construction of social reality, Allen lane (The Penguin press), 1995, p. 52. 
الرجع السابق. إنه لن الصحيح أن الواضيع الاجتماعية عند سيرل )الال الإئتماني، الزواج، ألقاب اللكية،  111

 
َّ
م به. إن هذا الواقع السلم به عند سيرل هو واقع كيانات )مثل إلخ.( يجب أ، ترتكز على خلفية واقع مسل

 لنوع من الحجة التجاوزية للموقف 
ً
 له أساسا

ً
الذرات أو الخلايا( نماذج العلوم "البحتة". ويقدم ذلك وفقا

(. مع ذلك لا يجب أن يغيب عن ذهننا أن الخطاب حول 063الواقعي حول هذه الكيانات )الرجع السابق ص. 

ع الكيانات النظرية في العلوم "البحتة" يرتكز بدوره على شكل من الواقعية العترف بها بشكل غير إشكالي موضو 

في الخطاب والفعل اليوميين، إنما غير التضمنة لأي قصد في "الوجود" الذاتي: أي واقعية الأشياء في الحيط 

في أي موضع آخر، تصطدم محاولة تجاوز  الباشر والألوف والتجهيزات على الستوى الجهاري. فهنا كما

اللاحظات البراغماتية لويتغنشتاين في مؤلفه "حول اليقين"، كما ومحاولة إعادة تشكيل تأسيسية واقعية 

 على ذلك، بنكوص لا نهاية له لنقاط الارتكاز وللافتراضات السبقة. 
ً
 اعتمادا

رة بحجب الوجه، والاعتقاد بأسس لم يعد لدينا يلاحظ فاريلا مع ذلك أن هذا النوع من الضرورة الساخ 112

سبب للاعتقاد بها، لا يفرض نفسه إلا لأننا نجهل وسائل تحولنا الذاتي، والتوسع اللازم لذلك في طريقة رؤيتنا 

، الرجع السابق ذكره، ص. F. Varela, E. Thompson & E. Rosch, L'inscriptioncorporelle de l'espritللعالم. 

492 . 



78 

 لأغلبية الفيزيائيين والسلسلة الدهشة من النجاحات الذي سمح 
ً
الوقف الواقعي آنيا

وفة في نظرية بالتوصل إليها لا يمكن تفسيرهما بملاحظة من النوع نفسه لتلك العر 

". وكما كتب Dutch book theoremمبرهنة الكتاب الألاني الاحتمالات فيما يخص "

 Projectiveالاحتمالية الإسقاطية في كتابه الحديث " James Logueجيمس لوغ 

probability د(، أن
ّ
"، "]...[ علينا، لكي نكون متجانسين )ولكي لا نفقد رهاناتنا بشكل مؤك

". إن هذه الثقة الخصبة بالسيرة الخاصة، وتجانس 113بمسيرتنا الخاصةنثق بشكل كامل 

 "قانون الإيمان" بالنسبة للواقعي التلاقي. 
ً
السيرات التي تنجم عنها، هو ما يعبّر عنه محقا

ولكن، يتابع لوغ، "]...[ لسنا بحاجة ليكون لدينا أي مستوى من الثقة بواقع أن هذه 

رة". يعطي ذلك الحق للفيلسوف عندما لا يحاول  الثقة في مسيرتها الخاصة هي ثقة مبرَّ

الوافقة على الصورة الواثقة التي يعطيها الفيزيائي عن عمله الخاص، وعندما يسمح 

مة لصالح هذه الثقة، وعندما يبحث عن بيانات أخرى  لنفسه بالشكّ بالبررات القدَّ

قي باتجاه بيان مخلص لواقعية مقبولة للنجاحات العملية التزايدة للعلوم غير التلا

ل. 
ّ
 مسبقة التشك

 في تاريخ النظريات الفيزيائية، هو 
ً
وعلى العكس، فإن ما يبدو بشكل استدلالي أساسيا

 ،
ً
هذه اللحظات التي كانت في البداية غير واضحة وعابرة ثم أصبحت أكثر فأكثر وضوحا

لي الراحل الثورية الأساس البراغم
ّ
التجاوزي للمرحلة التي  -اتي حيث نبش بعض أكبر ممث

 بالأحرى من التركيز على الراحل 
ً
كانوا في طور اجتيازها. وبالتركيز على هذه اللحظات بدلا

ه إلى فهم تاريخ الفيزياء بطريقة  ما بعد الثورية من إعادة إعداد النماذج، فإننا نوجَّ

أفضل هيكلة بكثير  معاكسة بشكل جذري بالتأكيد لطريقة الواقعية التقاربة، إنما هي

. نتوصل 114من طريقة التزايدات الفوضوية من الحاولات والأخطاء على طريقة فايراباند

عة لتوسعة العايير التي 
ّ
من ذلك إلى اعتبار هذا التاريخ كمتتالية من الراحل التقط

                                                           
113  J. Logue, Projective Probability, Oxford University Press, 1995, p. 126. 
114  P. Feyerabend, Adieu la raison, seuil, 1989. 



79 

 ديناميكية نشاطات البحث، يليها تفسير هذه العايير من خلال صورية 
ً
تفترضها مسبقا

ظرية متوافقة مع كل مرحلة من مراحل تعميمها. وتتمّ توسعة هذه العايير من جهتها ن

خلال زمنين أساسيين. ففي زمنها الأول تعمل نظرية فيزيائية سابقة كتنظيم ذي أساس 

 بواسطة نمط تقليدي من النشاط التجريبي ومن 
ً
استنباطي للمعايير الفترضة مسبقا

ع نتائجه. وفي زمن ثان، 
ّ
فإن ظرف قيمة غير معدومة لثابتة كونية )تترجم هي نفسها، توق

 من وضعنا في أن 
ً
بالأحرى من كوننا  نكون في العالموفق البدأ الإنساني الضعيف، شيئا

 من العالم كما هو عليه بشكل مستقل عن الكانة التي نشغلها فيه(، يقيد الجرّ ب 
ً
شيئا

 لا يمكن فيه لهذه القي
ً
همل في إعادة توجيه نشاطه، وفي الذي يواجه مجالا مة أن ت 

 توسيع العايير وفي صياغة نظرية أخرى تجمع هذه العايير الجديدة. 

لغ عدة مواضيع إبستمولوجية باعتماد هذه الطريقة في فهم تاريخ الفيزياء فإننا نب

 هامة:

ن يقودنا ذلك إلى اعتبار تطوّر النظريات كصيرورة إذا كانت تتميّز بشكل جذري ع .0

 ما من عقلانية مناهج البحث التي 
ً
نمط مقاربة الواقع، فإنها تستعير شيئا

م، تحت 
ّ
يجمعها العتقد الواقعي. وفي الواقع، تميل هذه الصيرورة بشكل منظ

غطاء تناوب في التحضيرات، وإخضاع للتجربة وسحب للنماذج، إلى اصطفاء 

رحلة من توسّع البحث م معقوليات إجرائية أكثر فأكثر عمومية متوافقة مع كل

 التجريبي.

ق بالغنى التمثيلي  .4
ّ
نتجاوز مسألة التحديدية التحتية، طالا أن هذه الأخيرة تتعل

ر عنها  الدنياللنماذج وليس بالافتراضات السبقة التجاوزية  لتطبيق ما )التي يعبَّ

 نية التنبّؤية التحتية للنظرية(.بالب

 لأحادية البعد  .3
ً
في العمل العلمي، بتجنّب ربطه بهذا نعطي بذلك معنى جديدا

الركود من البنى التحتية الأنطولوجية للنماذج الذي كان يميل إلى دعم الواقعي 

 عن الحقيقة في انطباعه بأن يتابع بنجا
ً
 التوافقية. -ح بحثا



81 

دخل متتالية متكاثرة  .2 على ضوء مثل هذا التصوّر، فإن الإجراء العياري، الذي ي 

ر بشكل جزئي بالصعوبة في تحديد من الخمّنات والت فنيدات للنماذج، يفسَّ

 في بحث ما دون مساعدة من ترجمتها 
ً
العايير التي تكون متضمّنة أحيانا

اك أسطورة التلاقي نحو الواقعي 
ّ
الوضوعية على شكل نماذج. تتبدى مذ

ي كإسقاط أنطولوجي أو كصورة في الرآة لتلاق آخر. وهذا التلاقي، هو التلاقي الذ

؛ أي التلاقي باتجاه أكثر الأشكال عالية في عمل توجّه التلاقي الانعكاس يسمّيته 

 الكائن الفاعل في العالم. 

 عن مشاركة التحليل الذي يقترحه ميشيل 
ً
وحول هذه النقطة الأخيرة، لست بعيدا

ع ". فباليل نحو موضو بدايات الهندسةحول تطوّر الرياضيات، في كتابه " M. Serresسيرّ 

 الرياضيات عن التعميم، أي عن إفقار 
ّ

 كما يشرح سيرّ، لا تكف
ً
يبدو أكثر فأكثر تعقيدا

مسلماتها، والكشف بذلك عن القيود السبقة للعمليات الأكثر فأكثر بدئية. لقد انتقل 

الرياض ي على سبيل الثال من تطبيقات السح الهندس ي بالنسبة للهندسة الإقليدية إلى 

، أو إلى تطبيقات حديثي الولادة في 115بالنسبة لطبولوجيا الغراف تطبيقات النسّاج

. إن الأمر الأصيل كما يخلص 116الحركية" بالنسبة لنظرية الجموعات -"الرحلة الحسية 

". وفي الإطار نفسه 117سيرّ هو أن "الزمن الرياض ي يتجه نحو أفقه غير التوقع ونحو بدايته

 عن موضوعها، فقد لنا الحق بملاحظة أنه بميل الفيزيائ
ً
 بعيدا

ً
ي إلى دفع العرفة دائما

انتهى إلى تفجير القيود السبقة العملية لتعريفه، وإلى وضع معايير أكثر فأكثر عمومية 

وبدئية للعملية التجريبية بشكل غير مقصود. لقد مررنا على سبيل الثال من الجال 

الذي تحكمه الفيزياء الكمومية من الذي تحكمه الفيزياء الكلاسيكية إلى الجال الأوسع 

 بالهوية وبديمومة 
ً
 كاملا

ً
ما

ّ
 تحك

ً
نشاط تشغيل الأجسام الادية، الأمر الذي يفترض مسبقا

                                                           
115  M. Serres, Les origins de la géométrie, Flammarion, 1993, p. 30. 
116  J. Piaget, La construction du réel chez l'enfant, Delachaux et Niestlé, 1967. 
 . 41الرجع السابق، ص.  117



81 

الكيانات الشغول عليها، إلى نشاط ينتج الظاهرات اللاعكوسة والنقطية والرتبطة بإطار، 

فتوحة بالأحرى منه حيث يكون العمل خلالها على إعادة مطابقة ما يظهر هو مسألة م

 من 
ً
دة للتنبّؤ الاحتمالي في هذا الصف الواسع جدا  

ّ
. إن القيود الول

ً
خبرة ومكتسبا

الإطار في الفيزياء الكمومية. وبالض ي  -الظاهرات الأولية هي القيود التي تشكلها النظرية 

ه نحو خلفيته مع أفكار سيرّ يمكننا التعجب معه: "إن تاريخ الفيزياء، الفريد في نوعه، يتج

 .
ً
 الضمنية وحركيته الأولية". وبكلمة واحدة فإن تاريخ الفيزياء يتلاقى انعكاسيا

 ما بعد النظريات )ميتا نظريات( وما بعد الناهج 8 -1

لا بدّ مع ذلك من أخذ حذرنا ونحن نختم هذا الفصل. إن الفلسفة الانعكاسية لها 

نا ألا نأخذها بعين الاعتبار. إن مصطلح ماض؛ فهي لم تنفكّ تصطدم بانتقادات لا يمكن

ص منها في فلسفة réflexivité"الانعكاسية 
ّ
" نفسه يحمل دلالات ذاتية لا بد من التخل

العلوم. وسوف أعتمد لكي أستطيع القيام بمهمة التوضيح هذه التي لا بد منها على تبادل 

 J. Habermasرماس وهاب C. F. Von Weizsackerسريع لوجهات النظر بين فون ويزاكر 

فيما يخص الفيزياء الكمومية. فويزاكر لم يتردّد في عدد كبير من نصوصه بتشبيه 

، الأمر الذي يمكن أن نقرأ فيه بيقين لا 118"نظرية العرفة البشرية" بـ اليكانيك الكمومي

 .
ً
لبس فيه طبيعته الانعكاسية، إنما مع إراداة كامنة بجعل موضوع العرفة موضوعيا

مل رد هابرماس على نقد محاولة ويزاكر التفكير بنظرية تكون في الوقت نفسه هي ويشت

. لأنه 120، أو في الخلط بين الوضوعية الذاتية والانعكاسية الذاتية119ذاتها ميتا نظريتها

 الذي هو منظور فون ويزاكر، فإن 
ً
كما يلاحظ، في منظور جعل التجاوزي طبيعيا

                                                           
 C. F. Von Weizsäcker&Th. Görnitz, "Quantum theory as a theory of humanعلى سبيل الثال:  118

knowledge", in P. Lahti &P. Mittelstaedt (eds.), Symposium on the foundation of modern physics 

1990, World scientific, 1991. 
119  J. Habermas, Connaissance et intérêt, Gallimard, 1976, p. 341. 

 . 336الرجع السابق، ص. 120 



82 

 بواسطة  الاختلاف بين صنع نظرية العارف،
ً
ن الخلفية الشكلية الفترضة مسبقا وتبي 

 .
ً
 العرفة في بنى النظرية، أمر غير ملحوظ أبدا

مع ذلك فإن الدافع الفلسفي وراء مثل هذا التمييز دافع معروف. ألم يشتك مرلو 

عند الذين يمارسون الفلسفة الانعكاسية ميلهم للاعتقاد أننا  M. Merleau-Pontyبونتي 

 متيقّنين إلا من أفعالنا، ]و[  خلال حياة
ً
تعاش وفق "الوقف الطبيعي" "]...[ لم نكن يوما

 للفكر
ً
 فحصا

ً
"؟ إن الكافئ الفلسفي لفيزياء هذه الالتباسات التي 121أن الإدراك كان دائما

بونتي هو القول للفيزيائين، على طريقة فون ويزاكر إلى حدّ ما، إن  -يشتكي منها مرلو 

 لفكرهم الخاص وأعمالهم الخاصة، وهو ما علمَهم كان دائم
ً
، وتفحّصا

ً
 ذاتيا

ً
 إسقاطا

ً
ا

يرفضونه بشدة محقّين. بالقابل، يمكننا وعلينا الإشارة إلى الفيزيائيين الذين، خلال 

يّرَت   بنى ص 
ً
ق بما يعتبرونه موضوع العلم، كشفوا عن غير قصد تقريبا

ّ
تقدّمهم فيما يتعل

 منها موضوعية، ألا وهي الصوريات، 
ً
يمكن لفكر فلسفي ممارس أن يتعرف انطلاقا

 على الخلفية التجاوزية لتتالية تاريخية من المارسات 
ً
وبشكل أكثر فأكثر وضوحا

 التجريبية العايرة. 

إن هذا الإجراء الطبق على الفيزياء ليس، في العمق، سوى التتمة النطقية للعمل 

ولنلاحظ في الواقع تقابلية السائل التي تطرح  الذي بدأ منذ نحو قرنين فيما يخص اللغة.

في هذه الحالة كما في الأخرى. وسيكون من العبث الزعم أن اللغة تهدف إلى معرفة 

إمكانياتنا اللغوية الخاصة، بقدر ما سيكون من العبث التأكيد أن هدف الفيزياء هو البنى 

هة نحو شكل  التناسقية النطقية والإدراكية لجتمع الفيزيائيين. غير  أن نظرة فلسفية موجَّ

واستخدام اللغة تسمح بالتعرف فيها على رواسب الافتراضات السبقة الأولية للفعل 

ذاتي، كما على سبيل الثال هوية الكيانات السماة أو لاتغيّر الحمولات  -وللتواصل البين 

 كم
ً
 من تغيرات السياق )القرائن(؛ تماما

ً
ا أن نظرة فلسفية تجاه الصفوف الواسعة جدا

ع 
ّ
متجهة نحو الفيزياء الكمومية تسمح بالتعرّف فيها على الافتراضات الأولية السبقة لتوق

                                                           
121  M. Merleau-Ponty, Le visible et l'invisible, Gallimard, 1964, p. 59. 



83 

. وبالانتقال من اللغة إلى صورية النظريات الفيزيائية سياقيتهاالظاهرات غير القابلة لفك 

نعكاس ي التتالية، لم تقم نظرة الفيلسوف بالنتيجة سوى بتحريك وتوسيع تحليله الا

 من الافتراضات السبقة الرتبطة باللغة العادية، التي 
ً
 كبيرا

ً
الخاص، بتبيانه أن عددا

بدلت 
 
بعدت فيما بعد واست

 
اعتمدت في البداية من قبل الفيزياء الكلاسيكية، قد است

 بافتراضات مسبقة أكثر عمومية في الفيزياء الكمومية. 

يقول إن ما سمّيناه بطريقة  Gilles-Gaston Grangerغاستون غرانجر  -كان جيل 

 -مبهمة بعض الش يء "النظرة الفلسفية" على اللغة وعلى الفيزياء يعود إلى مقاربة ميتا 

منهجية، على عكس  -؛ ويكمن الاختلاف في أن اليتا 122نظرية -منهجية بالأحرى منها ميتا 

ف، بالأحرى نظرية، لا تقوم سوى بالكشف عن البنى الخلفية للمنهج ا -اليتا 
َ

لستكش

النظرية. علينا  -من اعتبارها كموضوع وجعل النظرية في مستوى ثان من هذا الوضوع 

 من تحليل 
ً
بالتالي فهم مفهوم "التلاقي الانعكاس ي" الذي استخدمته على أنه يشكل جزءا

ق نظري، إنما وف -منهجي لتاريخ الفيزياء. وهو يندرج مثله مثل نتائج تحليل ميتا  -ميتا 

نمط مختلف، ضمن توجّه استعادي بشكل أساس ي. إن بعض الانتقادات تجازف عندها 

 في ذلك للمسيرة الفلسفية بكاملها. مع ذلك، إذا 
ً
، مشابها

ً
 جدا

ً
بالإشارة إلى أنه يأتي متأخرا

أخذنا الدور الحرّك الذي لعبته الاعتبارات النقدية والتجاوزية خلال الرحلة الركزية من 

 الاعتقاد أنه يمكن لفكرة تلاق انعكاس ي الثورات 
ً
في العلوم الفيزيائية، فإنه ليس ممنوعا

 بشكل صريح في مشروع هذه العلوم نفسه. 
ً
 التدخل يوما

                                                           
122  G. –G. Granger, Formes, opérations, objets, Vrin, 1994 

:
ً
 وانظر أيضا

 M. Bitbol, "Comment uneépistémologieformelleest-elle possible?", Revue internationale de 

systémique, 5, p. 509-524, 1996. 



84 

 



85 

 123الواقعية البعيدة والقرب العمي من الواقع. 2

 

تتبدى اللعبة لن هو مأخوذ باللعبة، لن "

استغرقته اللعبة، مثل كون مفارق، يفرض 

ا شروط أهدافه ومعاييره الخاصة. ]...[ دونم

 أو 
ً

، كما نعلم، 'تسلية'إن الوهم لا يكون وهما

إلا بالنسبة للذي يدرك اللعبة من الخارج، أي 

ز'من وجهة نظر   ."'الشاهد غير التحيّ

  P. Bourdieuبيير بورديو 

 Meditations pascaliennesتأملات باسكالية 

 

ني ويشغلني لا يمكن للمرئي هكذا أن يملأ"

إلا لأنني أنا من أراه، ولست أراه من أعماق 

 ]...[." العدم، بل من وسطه هو بالذات

  M. Merleau-Pontyبونتي مارلو 

 Le visible et l'Invisibleالرئي واللامرئي 

 

انتقلنا في الفصل السابق، إنما دون مرحلة انتقالية، من نقد نسخة قوية للواقعية 

اد وجهة نظر تجاوزية حول العلوم الفيزيائية. ولكن ألا توجد ربما مع العلمية إلى اعتم

ف للواقعية العلمية بمواجهة التحدي الذي 
َّ
لط ل أو م  ذلك طريقة للحفاظ على شكل معدَّ

يطرحه اليكانيك الكمومي؟ اقترح إحدى هذه الطرق، وهي طريقة دقيقة وهامة، برنار 

حجوب". وهذه الأطروحة هي التي سوف دسبانيا تحت تسمية "أطروحة الواقع ال

                                                           
وكان حول  Critique no 576, mai 1995نه من مقال صدر للمرة الأولى في نص هذا الفصل مأخوذ في جزء م 123

 . B. d'Espagnat: Le reel voilé, Fayard, 1994موضوع كتاب دسبانيا "الواقع الحجوب": 



86 

نناقشها الآن في هذا الفصل وفي الفصل الذي يليه، بمواجهتها مع مقاربات منافسة 

أخرى. وسوف نتساءل خلال هذه الناقشة إذا كان التوتر الذي شعر به دسبانيا بين 

حالة تصوّر واقع مستقل، وهو مصدر القيود التي نصادفها خلال صيرورة البحث، والاست

ر  الؤكدة في نظره في وصف هذا الواقع الستقلّ بواسطة نظرية فيزيائية، لا يمكن أن يعبَّ

 من الحفاظ على التشبيه 
ً
عنه بشكل أفضل في إطار فكر غير ثنائي بالكامل ومتأصل بدلا

"حجاب" يفصل الباحثين عن واقع تجاوزي بشكل جذري. إن العديد من  لـ الثنائي

ر بسهولة السمات الميزة لل فسَّ
 
 لأطروحته، ت

ً
ميكانيك الكمومي، التي يذكرها دسبانيا دعما

يه، وذلك عبر استحالة أن نعمّم في هذا 
ّ
أكبر من خلال قرب من الواقع لا يمكن تخط

 على كافة الستويات وفي كافة مجالات 
ً
القرب الانفصالية التي تجعل الأمر موضوعيا

سوف نحاول أن نبيّن، دون أن نتوسع هنا لأجل  البحث، إلا من خلال ابتعادها الفرط.

التوسع بموضوع "القرب العمي من الواقع" هذا )لن نقوم بخطوة أولى في هذا الاتجاه إلا 

في الفصل السابع(، أنه مندرج بشكل غير ظاهر في التسويات التي رض ي بها أشد الدافعين 

 العلمية في الفيزياء العاصرة.  عن الواقعية

 جسام واخصصائ  والرووداتالأ  1 -2

كتب برنار دسبانيا: "إذا كانت الفيزياء الكمومية تتيح رؤية آفاق حقيقية، فذلك في 

نظر إلى هذه  -جانب منه بسبب التفاوتات الوجودة بينها وبين الحسّ السليم  وكان ي 

عزف ". فلا بد بالتالي من ترك هذه التفاوتات 124التفاوتات في البداية كفروقات سلبية
 
ت

 بالأحرى من مواراتها متسرّعين عبر فكر جاهز؛ ولا بد أن يكون لدينا 
ً
بكامل تناغماتها بدلا

 125"فقدان الاتجاه" الجذري هذا الذي وفق اورتيغا إي غاسيه بـ صبر القبول والرض ى

Ortega y Gasset  .هو الفاتحة الضرورية لتوجّه حقيقي 

                                                           
 . 1، ص. B. d'Espagnat: Le reel voilé, Fayard, 1994الرجع السابق لدسبانيا  124
125 J. Ortega y Gasset, Leçons de métaphysique, II, in Œuvres complètes I, Klinckssieck, 1988. 



87 

م. وهي تبدأ بملاحظات حول غرابة ما أن تظهر التفاوتات فإنها لا تنفك تتض
ّ
خ

 إلى نوع من 
ً
خصائص الأجسام، ثم تضعف بعد ذلك مفهوم الخاصية، لتدفع أخيرا

 إلى الفهوم الصوري للجسم. 
ً
 التعبئة والتجييش وصولا

إن الأجسام الخاصة بالفيزياء الكمومية هي أجسام من مستوى صغائري. مع ذلك 

. إذ لا يكفي القيام بعملية تشابه هندس ي فإن هذا القول مبتذل ولا يض يء ال
ً
عنى كثيرا

للانتقال من السمات الكانية والحركية للأجسام التي ندركها في محيطنا اليومي إلى سمات 

الأجسام من الستوى الذري. فمنذ فترة مبكرة، تعود إلى بداية القرن العشرين، كشفت 

مي إليها، وسلوكها ذو الظهر الجسيمي اللاإستمراريات )"الكمومية"( للصيرورات التي تنت

ر تبسيطها لخصائص الأجسام في الفيزياء 
ّ
، عن الجدّة التعذ

ً
 والوجي حينا

ً
حينا

 الصغائرية. 

ولكن هل من الشروع حتى الحديث عن خصائصها، أي عن تحديدات تنتمي لها 

حلّ محل البيانات ذات "الواقعية الضعيفة
 
" للمعاينات بذاتها؟ وهل لدينا الحق بأن ن

التي تنسب خصائص لوضوع التجربة؟ في  126التجريبية، البيانات ذات "الواقعية القوية"

الفيزياء الكلاسيكية، تجعل الإنتاجية الكافية من النتائج مهما كان مستوى التجارب من 

 غير ضار. إن 
ً
الذي يشتمل على تحويل الظاهرات  الإسقاط الأنطولوجيهذا التبادل أمرا

اهين على الأشياء، وكذلك بديله الإبستمولوجي الذي يرتكز على اعتبار الظاهرات إلى بر 

كانعكاس وفيّ ومباشر للخصائص التي يمكن أن تملكها الأشياء بذاتها، ما كانا يجازفان في 

 وهم إدراك الأجسام كأشياء بذاتها 
ً
أية لحظة بأن يكونا على خطأ. كان كانط يشجب فعلا

 من  في حين أنها لا يمكن
ً
أن تكون كذلك إلا بما هي ظاهرات، إنما كان يقوم بذلك انطلاقا

تأمل خارجي، فلسفي وشامل، حول شروط إمكانية العرفة؛ ولم يكن ثمة من داخل 

تطبيق علم خاص مثل الفيزياء الكلاسيكية ما يمنع من نسيان أمثولة الفلسفة النقدية 

صائص جوهرية ذاتية. إن نتيجة لامتغيّرة كان لدينا منفذ للوصول إلى خ كما لووالتعبير 

                                                           
 .32، ص. B. d'Espagnat: Le reel voilé, Fayard, 1994الرجع السابق لدسبانيا،  126



88 

من خلال تغيير في التواليات التجريبية وأنماط العدات الستخدمة يمكن أن تكون 

منفصلة دونما عقبات عن الشروط الأداتية للحصول عليها ومندمجة، مع "خصائص 

 أخرى"، في أساس قابل لإعادة التعيين يختلط مع الش يء نفسه. 

 النهج والتبرير لثل هذا النسيان. ففي الهندسة لقد قدّم كانط ه
ً
و نفسه أحيانا

الإقليدية، كما يلاحظ على سبيل الثال، نجد أن كافة الفرضيات تكون صحيحة إذا 

اعتبرنا الكان كشكل من الحساسية وبالقدر نفسه إذا اعتبرناه كش يء ملازم للأجسام. إن 

الأول هي ميزة فلسفية، طالا أنها وحدها تسمح  اليزة الوحيدة التي تجعلنا نختار التصوّر 

لنا بفهم كيف يكون لعرفة مثل الهندسة أن تكون ممكنة، معرفة تشتمل على يقين 

 
ً
قاطع. ولكن من وجهة نظر داخلية في ممارسة الهندسة، فإن التصور الثاني مقبول أيضا

ما لو لم أقم بالابتعاد بالقدر نفسه: "]...[ فبالنسبة لكل تجربة ممكنة، يظلّ كل ش يء ك

 من 127على هذا النحو عن الرأي الشترك"
ً
. بل وأكثر من ذلك، يمكننا التساؤل، ودائما

 منظور الباحث العلمي، إذا لم يكن التصوّر الواقعي 
ً

عن زيادة في الراديكالية  مفضلا

كية. إن هذا الإفراط، الذي يكتشفه كانط عند هيو 
ّ
م النقدية التي تميل باتجاه التشك

Hume قاد في الواقع هذا الأخير إلى أن يغيب عن باله "]...[ الضرر الفعلي الذي ينتج ،

عن واقع انتزاع أهم منظورات العقل منه والتي يكون باستطاعته من خلالها وحدها أن 

". وهكذا، على الرغم من أنه على اليتافيزيائي 128يثبت للإرادة الهدف الأسمى لكافة جهوده

كهدف أول عدم الوقوع في "الوهم التجاوزي"، لكن عليه مع ذلك ألا  أن يثبت لنفسه

يحرم الباحث العلمي من عملية تصويب الثل الناظمة؛ وذلك على الرغم من واقع أن 

 على أنه وهم. لأن ذلك وفق 
ً
العملية العنية موجودة في أصل الوهم عندما لا يكون مدرَكا

ته، أي من محرض ودافع مسعاه. إن كانط سيكون حرمان الباحث من نابض إراد

الصعوبة الزدوجة تكمن في النهاية بالنسبة للفيلسوف في عدم محاولة تعميم التصورات 

                                                           
127 E. Kant, Prolégomènes à tout métaphysique future, 13, III, Vrin, 1968, p. 56. 
 . 00الرجع السابق، القدمة )الهامش(، ص.  128



89 

في  P. Bourdieuالتي تنتج عن انفصاله النقدي، وفي عدم تجاهل )كما كتب بورديو 

البحث  الاستشهاد الذي قدمناه في بداية هذا الفصل( أن واقع الاستغراق نفسه في لعبة

يتصل بتمثيله ككون تجاوزي، إنما مع عدم التنصل البالغ فيه بالانتساب بشكل بحت 

وبسيط لأولية التمثيل التي تنتج عن التزام الباحث العلمي في ممارسته الخاصة. وهكذا 

فرض باسم  فإنه يجب أن يتم الحفاظ على تعليم السيرة الانعكاسية، ليس من أجل أن ي 

كانت، ولا من أجل التخلي عنه باسم مكانة العلوم، أي أن يتم  أي سيطرة فلسفية

الحفاظ عليه لوقت سيصادف فيه الباحثون العلميون صعوبات كبرى في متابعة مهمتهم 

 التقليدية في إعداد التمثيلات. 

تظهر لنا عند هذا الستوى مفارقة هامة. وضمن الخطوط العامة فإنها تنتج حيث 

ن من الواضيع التجاوزية الوضوعة بمواجهة الباحثين، كون لا تعارض حواجز تمثيل كو 

ثلما لو الـ يتبدى إلا بشرط ألا يعود  حتى على الفعل؛ بشرط فشل  م 
ً
الكانطي قادرا

 مثلشروط إنشاء مواضيع العرفة الستقرة بدرجة كافية بحيث نستطيع الحديث عنها 

وللغرابة، فإنه لن يمكن  أشياء موجودة من حيث الجوهر وتحمل تحديدات خاصة.

بالتالي، إلا من خلال تساؤل حول الشروط الكانطية في تأسيس الوضوعية، أن تظهر 

السمة التي لا يمكن تجنبها لتحليل مثل هذه الشروط، وأن تتكشف استحالة التعبير 

ل. فبسبب الوجه العاكس للتطبيق الخاص الذي 
ّ
بمصطلحات موضوعية مسبقة التشك

 إنما سيكون من اللازم النظر بشكل أوسع لأهمية  قام به كانط
ً
للمنهج التجاوزي تحديدا

البدأ نفسه في النهج التجاوزي، أي عودة الانتباه، النبهر عادة بالوضوع الراد معرفته، 

 باتجاه الشروط السبقة للمعرفة. 

غير إنه ليس من الستحيل أن يكون الظهر هو بالضبط الظهر الذي يواجهه 

الفيزيائيون منذ بداية اليكانيك الكمومي. وفي الواقع، ضمن الجال الذي تحكمه هذه 

النظرية، فإن معظم معايير الحاكاة الإبستمولوجية، والإسقاط الأنطولوجي )وإن بدرجة 

أقل(، تصبح نافدة. إن السمة الميزة الأكثر أهمية في جبر "مرصودات" اليكانيك الكمومي 



91 

يتها، الأمر الذي يترجم ارتباط النتائج التجريبية بنظام استخدام تبادل -هي عدم 

التجهيزات. فعلى سبيل الثال لا يمكن إعادة إنتاج أية قيمة لوضع جسم إذا ما أدرجنا، 

 لكمية الحركة. أو، على الأقل، )وهنا يكمن مضمون 
ً
ما بين حادثتي قياس الوضع، قياسا

قيمة للموضع لا تكون قابلة لإعادة الإنتاج إلا ضمن علاقات "الريبة" لهايزنبرغ(، فإن 

، بحيث يتحدد عرض أو مدى هذا 
ً
هامش من التقلبات غير القابلة للضغط تقريبا

الهامش من خلال دقة القياس الوسيط لكمية الحركة. يجب بالتالي التخلي عن منظور 

توالية التجريبية. إن تلاق مقارب لنتائج القياس نحو لاتغيرها الكامل حيال تغيرات في ال

كل نتيجة هي حدث مفرد، يتميز بلاعكوسية الصيرورات التي تجد منتهاها عنده والتي 

ترتبط بشكل لا ينفصم بتاريخ تجريبي. فاعتبارها كترجمة مباشرة ومشاركة لخاصية كان 

 فيه الكثير من الإقحام والخاطرة
ً
 قبل القياس سيكون أمرا

ً
 يملكها الجسم بذاته تماما

 ضمن هذه الظروف. 

 لنجعل منها خاصية كان الجسم 
ً
بالقابل، ألا يظل من المكن إسقاطها أنطولوجيا

قد اكتسبها بعد القياس؟ ويبدو أننا نستطيع الاستفادة من أجل ذلك من إعادة إنتاج 

نتيجة عند القيام بقياسات مكررة للمتحول الوحيد الذي تتعلق به. إن هذه النسخة 

 كان الأمر، أن ننسب بسهولة "حالة" لكل ال -الحددة 
ً
ر، أيا خاصة لإعادة الإنتاجية تبرّ 

رة"(: ووفق معنى  منظومة فيزيائية تعرّضت لقياس مسبق )أو أنها كانت ببساطة "محضَّ

اشتقاقي لكلمة "حالة"، فإن منظومة ما تكون في حالة معينة إذا كنا نستطيع توقع 

رة عبر فواصل كافية  استقرارية نتائج القياس لإحدى هذه النتائج القابلة للرصد، والكرَّ

القصر على هذه النظومة. لكن تطبيق الإسقاط الأنطولوجي يفترض أن نجتاز خطوة 

إضافية بالنسبة لجرد نسب حالة إلى منظومة. يفترض ذلك أننا نحوّل يقين إنتاج إلى 

 
ً
 شرطيا

ً
: فالنتيجة ستنتج إذا كانت تحديدية فئوية، يقين إنتاج ليس مع ذلك سوى يقينا

رت بالفعل. يتطلب ذلك القفز فوق الؤدى التنبؤي للحالة من أجل  رّ 
 
التجربة قد ك

إعطائها قيمة تلازمية؛ ويعود ذلك بالإجمال إلى أقنمة التنبؤية في وجود. وبشكل خاص، 



91 

ان فإن نسب خاصية لنظومة فيزيائية باسم تنبؤية للإنتاج لا تكون صحيحة إلا إذا ك

ر، يعني إرادة تأسيس تحديدية   بشكل معاد ومكرَّ
ً
جهاز تجريبي واحد مستخدما

 باطلين إذا قررنا 
ً
أنطولوجية على حالة خاصة. إن التنبؤ، والإسناد معه، يصبحان فورا

أن ندرج ضمن سلسلة القياسات مرصودات أخرى لا تتبدل مع الأولى. وهكذا فإن التنبؤ 

 لتي تسمح بأن ينفصل عنها. يعوزه عدم التأثر بالظروف ا

إن حالة ما تعبّر في الحقيقة عن نمط استقرارية أكثر عمومية من إعادة الإنتاج 

ع إحصائي لقيم  ر على النظومة نفسها. إنها تترجم استقرارية توز  الدقيق لقياس مكرَّ

 )التحضير( أكثر مم
ً
ا جسم مرصود مقاس إثر تحضير تجريبي معطى، ويميّز بالتالي وضعا

 )"النظومة الفيزيائية"(. وهكذا فقد اشتملت مذاك استراتيجية عدد كبير من 
ً
يميّز جسما

 من أي وقت 
ً
الفسرين العاصرين للميكانيك الكمومي على التمييز بشكل أكثر وضوحا

، "فإن خاصية ما Roland Omnès. ووفق رولان أومنس 129سابق لخصائص الحالات

د قيمة جسم مرصود ضمن عيّن
ّ
"، 130ة من قيم الأعداد الحقيقية في لحظة معينةتؤك

ومن ناحية أخرى فإن حالة "]...[ تتحدّد بشكل جيد عندما نستطيع أن ننسب احتمالية 

 لكل خاصية قابلة للإدراك
ً
 لروح )إنما ليس لصطلحات( عقائد 131محددة تماما

ً
". ووفقا

أن تكون أدوات  بور، فإنه لم يعد للحالات الكمومية أي مقصد أو ادعاء آخر سوى 

                                                           
 لفان فراسين ) 129

ً
 Quantum mechqnics, empiricist view, Oxford Universityإن النقطة الحاسمة، وفقا

Press, 1991, p. 274 – 288 (، هي أننا لا نستطيع القبول )على طريقة فون نيومن( بإقامة فرق بين الحالة التي

تكون فيها احتمالية نتيجة قياس مساوية للواحد، وحيث يمكننا أن ننسب الخاصية الوافقة لجسم ما، 

وحيث والحالة حيث تكون احتمالية مختلف النتائج الحتملة للقياس لأحد الرصودات مختلفة عن الواحد 

 في كافة الحالات. 
ً
، ومتطابقا

ً
 غير مشروع. لا بد من اعتماد موقف مناسبا

ً
يكون النسب إلى خاصية موافقة أمرا

إما أن نرفض بشكل منهجي اعتبار أن الجسم يملك خاصية بذاته، بما في ذلك عندما تعين الحالة الكمومية 

 معنى في أن ننسب خاصية، بما في  للحصول على نتيجة معينة للقياس، أو اعتبار أن 0الاحتمال 
ً
لذلك دوما

إلى أية نتيجة. ويتطلب الخياران أن نميز بعناية مفهوم الحالة  0ذلك عندما لا تعين الحالة الكمومية الاحتمال 

 الكمومية عن مفهوم الخاصية. 
130 R. Omnès, The interpretation of quantum mechanics, Princeton University Press, 1994, p. 104.  
 .006الرجع السابق، ص.  131



92 

، غير الرصودللتقييم الإحصائي، في حين أن مفهوم الخاصية يصير، من خلال مفهوم 

 
ً
ستخدم وفقا

 
منفصل عن الإسناد إلى الرجعية الأداتية. فالأدوات، التي ما كان يجب أن ت

 
ً
لأشكال التعبير التقليدية إلا من أجل "إثبات" خاصيّة ما، باتت تتدخل من الآن فصاعدا

حفظ على هذا النحو، لكن معناها قد تم تعديله بشكل تعريفهاي ف
 
. إن لفظة "خاصية" ت

 عميق من خلال الإطار الجديد "النموذجي" لاستخدامها والذي بات من الصعب معرفته. 

فإذا أخذنا على محمل الجدّ الوضعية التنبؤية للحالة ضمن القترحات الناقلة 

(، وتجاهلنا 132<.]...[" Ψ │لفيزيائية هي في الحالة للفيزيائيين )"]...[ النظومة ا

الاعتراضات السابقة، لنتخيل الآن أننا ماثلنا الحالات الكمومية بأنواع من الخصائص. 

 كلهل سيكون مع ذلك من الشروع أن ننسب هذه الخصائص ذات النوع الجديد إلى 

ي النفي، وسبب ذلك ما منظومة فيزيائية، وفي كل لحظة؟ إن الإجابة على هذا السؤال ه

. ولكي ندلل على ذلك، لنبدأ بإقامة توافق مزدوج التشارك اللاإنفاصاليةيلائم أن نسميه 

بين الحالات والنظومات الفيزيائية. إن نسب حالة كمومية لكل منظومة فيزيائية أمر 

 إذا كانت تتوفر لنا مجموعة كافية من النتائج التجريبية فيما يتعلق
ً
 ممكن تماما

بالنظومات، أضف إلى ذلك أن هذا أمر لا غنى عنه عندما نريد أن نتنبأ بسلوكها اللاحق. 

مع ذلك، عندما ينتج تفاعل ما بين هذه النظومات، يحصل أن النظومة الكبيرة وحدها 

هي التي تشمل هذه النظومات )وبالتالي فإنها لا تعود سوى منظومات تحتية( وهي وحدها 

 شرودنغر، فإن التي يمكن أن تن
ً
سب إليها حالة كمومية. وبشكل عام، وكما يقول محقا

"مجموعة )النظومات( تكون في حالة محددة، لكن ذلك ليس حال كل من الأجزاء التي 

". ولا كانت مثل هذه الصيرورة في تعميم 133تشكل هذه الجموعة مأخوذة بشكل منفصل

                                                           
132 C. Cohen-Tannoudji, B. Diu et F. Laloé, Mécanique quantique I, Hernann, 1973, p. 253. 
133 E. Schrodinger, "La situation actuelle en mécanique quantique", (1935) وهذا النص معروف أكثر ،

 article du chat de Schrodinger", in Physique et représentation"من خلال العنوان "قطعة شرودنغر" في 

du monde, introduction et notes par M. Bitbol, Seuil, 1992, p. 119. 



93 

و أن تحبَط من حين لآخر بواسطة الحالة يمكن أن تمتدّ للتناسب مع التفاعلات، أ

تمييزات تجريبية، فإن حدود النظومة التي يكون من الشروع أن ننسب لها حالة 

كمومية لا تنفك تتغير. وبعد مفهوم الخاصية يكون الدور بالتالي على مفهوم حامل 

بلة الخواص في التعرض لنار النقد. فبما أن تحديد الحدود لا تكون الحالات الكمومية قا

للتنبؤ بها من أجله يتغير مع تغير الظروف، وبما أن حدود حامل الحالة تنتقل مع الحالة 

 بالكون كله(، فهل سيكون لذلك أي 
ً
لا

َ
نفسها )باستثناء فقط عندما يكون الحامل مماث

الذي هو  134معنى بالتالي في أن نجعله يلعب دور الركيزة غير التفاعلة للتحديدات التغيرة

 منذ أرسطو؟ الجوهرصوف في موضع الوضوع القواعدي في اللغة ودور دور الو 

 من الروابط 
ً
را

ّ
لا بد من الحذر بالنتيجة. حذر ينصح به دسبانيا مرات عديدة، محذ

 التي تجازف بتحريضها أشكال من الخطاب حيث السبب الوحيد 
ً
بين الأفكار السهلة جدا

". وحتى إذا 135يء كيف يمكننا أن نتجاوزهالواصلتها هو واقع "]...[ أننا نتخيل بشكل س 

خدم تعبير النظومة الفيزيائية ]...[ بشكل موافق للاستخدام الشائع،  حصل أن "]...[ است 

                                                           
: أن نجعل من كل "جسيم" الأساس غير التغير للتحديدات اللامتغيرة مثل الكتلة  134

ً
ثمة ملجأ أخير يبدو ممكنا

توافق مرصودات خاصة خاضعة لقواعد تسمى "فائقة الانتخاب"(. ولكن حتى في أو الشحنة )وهي تحديدات 

من الجسيمات )الإلكترون،  نوعهذه الحالة، لا تكون الأمور بهذه البساطة. فالكتلة والشحنة يدخلان في تمييز 

 ما للاعتقاد بأن هذ لكلالبروتون، إلخ.(. وأن نجعل منها تحديدات 
ً
الجسيمات ه جسيم يفترض أن لدينا سببا

عامل مثل 
 
. وقد وجدت يمكن أن ت

ً
أفراد منفصلين من النوع الذي تنتمي إليه. غير أن هذا ليس هو الحال عموما

الفيزياء الإحصائية الكمومية نفسها مجبرة على التخلي عن الخطط الكلاسيكي )مخطط بولتزمان( للتعداد، 

يدين للتعداد )مخطط بوز ـ أينشتين ـ ومخطط فرمي والذي يتوافق مع كينونات فردية، ليعتمدوا مخططين جد

 يوضح 
ً
ـ ديراك( وهما مخططان يتوافقان مع فرضية التغير الذاتي الكامل لـ "جسيمات" منظومة ما. ونجد شرحا

 E: Schrodinger, "Science et humanisme", in Physique quantique et représentation duهذه السألة في 

monde21ـ  30رجع السابق ذكره، ص. ، في ال 
ً
(. إن النتائج الفلسفية للافردانية "الجسيمات" نوقشت مؤخرا

 M. Redhead & P. Teller, "Particle labels and the teory of indistinguishable particles inريدهد وتيلر في: 

quantum mechanics", Brit. J. Phil, Sci, 43, p. 201-218, 1992؛ وانظ 
ً
 .M. L. Dalla Chiara & Gر أيضا

Toraldo di Francia, "Individuals, kinds and names in physics", in G. Corsi et al. (eds.), Bridging the gap: 

philosophy, mathematics and physics, Kluwer, 1993, p. 261-283. 
135 B. d'Espangat, Le réel voilé043. ، الرجع السابق ذكره، ص. 



94 

"، لا يجب أن ننس ى أن معظم الشروط الألوفة 136وفي معناه الألوف والحدس ي

ة. إن ما يشيد لاستخدامه تكون غائبة في الجال التجريبي الذي تحكمه الفيزياء الكمومي

، إنما بحيث نستخدمها 137به دسبانيا هو في النهاية الاستمرار في استخدام اللغة الشائعة

 
ً

وفق العنى الويتغنشتايني: "ففلسفة أمر ما ]...[ هي قبل كل ش يء النضال ضدّ  فلسفيا

 ". 138التأثير الساحر الذي تمارسه علينا بعض أشكال التعبير

 وفك الارتباطتواريخ الثابتة، التغيرات اخصفية، وال 2 -2

دة بخصائص  هل يعني اليكانيك الكمومي "عدم وجود" كثرة في الأجسام الزوَّ

ر ضد نوع الحاكمة اللاذعة التي تختبئ خلف هذا 
ّ
واقعية؟ لا ينفك برنار دسبانيا يحذ

 بذاته؛ فهو يترك جدول الخيارات مفتوح
ً
 السؤال. إن اليكانيك الكمومي لا يعني شيئا

ً
ا

بكامله، مع فرضه لحدود على كل من هذه الخيارات. فمن الصحيح، كما سبق ورأينا، أن 

 نستطيع أن 
ً
جسم الظاهرات التي يأخذها اليكانيك الكمومي بعين الاعتبار ليس جسما

ننظمة بشكل مباشر في تعددية من الحوامل الدائمة التأثرة بتحديدات جوهرية ذاتية. 

" تكمن بالتالي في أن يدحض نقطة نقطة، الواقع الحجوبف كتاب "إن الهمة الأولى لؤل

بتشدد وإصرار، كافة الحاولات الحديثة لتجاهل أو لتقليص إثبات الحالة هذا. ولكن، 

 أن يكون لنسق من الظاهرات، مثل النسق 
ً
من جهة أخرى، سيكون من الدهش جدا

 للم
ً
يكانيك الكمومي، القدرة على حسم الذي تبديه الصورية التنبؤية الناسبة تجريبيا

مسألة ذات الدلالات الإضافية التي لا تقل ميتافيزيائية عن مسألة وجود أو عدم وجود 

أجسام ذات خصائص واقعية. إن البنية الكمومية للظاهرات، مع التنافرات التي تبديها 

مما تفعله  اتجاه التنظيم الإسنادي للخطاب، لا تثبت عدم وجود أي ش يء كان، ليس أكثر 

كانت  كما لوالبنية الكلاسيكية للظاهرات، مع الإمكانية التي تقدمها في التعبير عن نفسها 
                                                           

 . 65الرجع السابق ذكره، ص.  136
، انظر  137

ً
 N. Bohr; Physique atomique et connaissance humaine; introductionعلى طريقة نيلز بور قليلا

et annotations par C. Chevalley, Gallimard, 1991.  
138 L. Wittgenstein, Le cahier bleu, in Le cahier bleu et le cahier brun, Gallimard, 1956, p.56.   



95 

 وجود أي ش يء. ليس 
ً
أجسام علم ما مدركة بما هي أشياء بذاتها، التي لا تثبت هي أيضا

ثمة ما يمنع من تقديم فرضية أن نظام الظاهرات الدرج في صورية اليكانيك الكمومي 

فقط الظهور السطحي، غير الباشر وغير القابل للضبط والتحكم به، للتفاعل بين هو 

الجسيمات الدقيقة )الجهرية( الزودة بخصائص تحتية )خفية( والتجهيزات الجهارية 

التي يفرض علينا مستوانا الجهاري استخدامها. إن عدم إمكانية إعادة إنتاج النتائج 

 يترجم ضمن هذه الظروف إلا "تخلخل" الخصائص خلال متواليات تجريبية معينة لا 

التأثير الذي تمارسه الأدوات ، أو بشكل أفضل يترجم 139الجوهرية بواسطة أدوات فظة

للوصول إلى التسليم  ه لا يبقى سوى خطوة. ومن هنا فإنعلى تحديدية الخصائص نفسها

كانيك الكمومي. بمتحولات خفية تمثل هذه الخصائص التحتية وتكمل الرصودات في الي

قد لفترة طويلة تحت تأثير  وهي خطوة لا يستبعدها اليكانيك الكمومي على عكس ما اعت 

: "فصورية اليكانيك الكمومي هي von Neumann 140البرهنة التي تعود إلى فون نيومن

." إن النظريات 141بشكل أساس ي صورية حيادية فيما يتعلق بمسألة التحولات الخفية

التحولات الخفية تخضع ببساطة إلى سلسلة من الشروط الحاسمة التي التي تستخدم 

 يحددها دسبانيا والتي يجب أن نقيّم مغزاها. 

                                                           
 مواجهة اختبار لها طالا هي ليست صورة جدية. وقد تخلى  139

ً
لا تستطيع هذه الصورة الحية والشعبية جدا

 ,Einstein, Podolskyعندما واجهته التجربة التصورية لأينشتين وبودولسكي وروزن  0936عنها بور منذ عام 

Rosen . 
140 J. von Neumann, Les fondements mathématiques de la mécanique quantique, J. Gabay, 1988, p. 

 J. Bell, "On the problem of hidden variables in quantum. ونجد الدحض الكلاسيكي لهذه النظرية في: 208

mechanics", in J. Bell, Speakable and unspeakable in quantum mechanics, Cambridge University 

Press, 1987. :على يد كل من هرمان وموغر شاختر 
ً
 G. Hermann, Les. وكانت دحوض أخرى قدمت سابقا

fondements philosophiques de la mécanique quantique (1935), introduction et postface par L. Loler, 

Vrin, 1996; M. Mugur-Schachter, Etude du caractère complet de la théorie quantique, Gauthier-

Villars, 1964. 
141 B. d'Espangat, Le réel voilé14. ، الرجع السابق ذكره، ص . 



96 

 ولكن لنبدأ بالنقد، الذي يلتزم به دسبانيا، لحاولات إعطاء رموز اليكانيك الكمومي

ى خصائص العياري )الذي لا تتمّمه التحولات الخفية( القدرة على الإسناد مباشرة إل

وّدت بها النظومات الفيزيائية. وأحد أحدث الانتقادات  مسبقة الوجود والتي تكون قد ز 

 لبرنامجه Griffiths 142وأكثرها إثارة للنقاش هو نقد "التواريخ الدائمة لغريفيث
ً
". فوفقا

في البحث الواقعي، كان غريفيث "]...[ ينتظر من عملية قياس أن تكشف لنا خاصية 

". فكان يجب عليه بالتالي أن يتجنّب إسناد ميزة للقياس 143ة بشكل مسبقكانت موجود

غير اليزة الإبستمولوجية البحتة. فبين تجربتين، يفترض أن تكون النظومات الفيزيائية 

عطينا إمكانية معرفتها. وعلى الستوى الدلالي، 
 
تملك الخصائص، حتى وإن لم نكن قد أ

ائن وفعل العرفة يترجم من خلال استقلال قيمة فإن هذا النمط من الفصل بين الك

نة للقيم الحدّدة للمرصودات، وذلك مقابل الإنشاء الفعلي لوسيلة  حقيقة القضايا العيّ 

تجريبية للإثبات. ولكن ما هي الخصائص التي تملكها منظومة بين قياسين؟ وفق 

، يسمى اشتراط 
ً
 واحدا

ً
ديدها. ويعلن شرط ، يكفي لتحالتماسكغريفيث، فإن اشتراطا

التماسك بشكل مضاد للواقعية أن الخصائص النسوبة للمنظومة ما بين القياسين 

خدمت من أجل البرهان  يجب أن تكون بحيث إذا كان ثمة وسيلة للإثبات كانت قد است 

 لن يكون قد تغير فيما يتعلق باحتمال نتيجة القياس النهائي. إن متوالية 
ً
عليها، فإن شيئا

ائص التي تخضع إلى هذا الاشتراط )أو من القضايا التي تختص بهذه من الخص

 . ومترابط تاريخ متماسكالخصائص( هي 

إن شروط خطاب واقعي حول الخصائص تبدو وقد تحققت من جديد على هذا 

 
ً
 إذ لا يوجد .144النحو، ولكن عندما ننظر إليها عن قرب، نلاحظ أن الأمر ليس كذلك أبدا

                                                           
142 R. G. Griffiths, "Consistent histoiries and the interpretation of quantum mechanics", J. Stat. Phys., 

36, p. 219-272, 1984; R. G. Griffiths, "Correlations in separated quantum systems: a consistent 

history analysis of the EPR problem", An. J. Phys., 55, p. 11-17, 1987. 
143 B. d'Espangat, Le réel voilé426. ، الرجع السابق ذكره، ص. 
 في هذا الإدراك من خلال نقاشات خاصة ومقالا  144

ً
ت كتبها. على سبيل الثال راجع: لقد ساهم برنار دسبانيا نفسه كثيرا

B. d'Espagnat, "Consistent histories and the measurement problem", Phys. Lett., A124, p. 204-206, 1987. 



97 

، بين قياسين
ً
 لانهاية من التواريخ(. عموما

ً
، تاريخ متماسك واحد، بل عدة تواريخ )وأحيانا

، صحيحةفعلى أي أساس نقول إن قضية تنتمي إلى تاريخ متماسك معين هي قضية 

بالتفضيل عن قضية مختلفة تنتمي إلى تاريخ متماسك آخر؟ علينا عندها القبول مع 

نة لنتيجة قياس ت م إجراؤه هي إما صحيحة وإما خاطئة، أومنس أنه وحدها القضايا العل 

في حين أن القضايا التي تعلن امتلاك خاصية ضمن الفاصل الزمني بين قياسين هي 

. وتكون موثوقة إذا كانت تخضع لشرط التماسك غير موثوقةأو  موثوقةفقط قضايا إما 

 عند غريفيث وتكون غير موثوقة في حال عدم خضوعها لهذا الشرط. 

الأمثولة الساخرة بعض الش يء لهذا النقاش. كان هدف العمل  يبقى أن نستخلص

خصائص في الطلق  لهاالأصلي لغريفيث أن يعيد إعطاء العنى لفكرة أن النظومات 

 من أجل ذلك القضايا الحاملة لهذه الخصائص بالصحيحة أو الخاطئة، وذلك 
ً
واصفا

انتهى إلى الاعتراف بأن  بشكل مستقل عن استخدام وسيلة معينة لإثباتها. لكن الأمر 

 صحيحةالقضايا الوسيطة لا يمكن اعتبارها إلا كقضايا موثوقة أو غير موثوقة، أي لا 

. وبالتالي كانت نتيجة هذه الحاولة في إعادة الهيكلة الواقعية للميكانيك خاطئةولا 

ية  الكمومي العياري، وبشكل مفارق، الوصول إلى خلاصات ترتكز على شكل من اللاواقع

؛ Dummett 145وفق العنى الذي يطرحه دوميت
ً
 عاليا

ً
: فمبدأ الثنائية ليس مبدأ صحيحا

 ما لا يملك قيمة للحقيقة إلا إذا كانت الوسيلة التجريبية التي تسمح بنسب هذه 
ً
إن بيانا

".  لـ "صحيح" هو مرادف ـالقيمة له قد وضعت موضع العمل؛ فال
ً
 "واضح تجريبيا

 كما عند جيل كان طموح نظريات "ا
ً
-Gellمان  -للاترابط" )التي ارتبطت أحيانا

Mann 146وهارتل Hartle  بموضوع التواريخ التماسكة( أكثر محدودية في البداية. ولا

القضايا التي تعلن من خلال منظومة فيزيائية  لكافةيتعلق الأمر هنا بتعيين قيمة حقيقة 

                                                           
145 M. Dummett, "Realism" in M. Dummett, Truth and other enigmas, Duckworth, 1978. 
146 M. Gell-Mann & J. B. Hartle, "Classical equations for quantum systems", Physical Review, D47, p. 

3345-3382 
ً
 J. P. Paz & W. H. Zurek, "environnemt-induced decoherence, classicality, and؛ وانظر أيضا

consistency of quantum histories", Physical Review, D48, p. 2728-2737. 



98 

يف يكون من السموح، في النموذج امتلاك خاصية غير قابلة للقياس، بل فقط بفهم ك

عيّن أو تسند خاصية أصيلة لنظومات جهارية مثل أجهزة 
 
الكمومي، اعتبار القضايا التي ت

القياس على أنها قضايا صحيحة. تشمل السألة باختصار على إيجاد تمفصل بين 

الخطاب حول الرصودات )النسبية(، الذي يسود بالنسبة للمنظومات الجهرية، 

خطاب حول خصائص )مطلقة(، التي تفترض الحياة اليومية والفيزياء الكلاسيكية وال

 في مبدئه. ونبدأ باعتبار 
ً
ملاءمتها على الستوى الجهاري. إن الحل ليس صعب الفهم أبدا

، وعلى كافة 
ً
أن نمط الوصف بمصطلحات الرصودات والحالات الكمومية يصح عاليا

الميّزة للنمط الكمومي في الوصف الذي يشكل  الستويات. بعد ذلك نطابق السمة

 حتى وإن كنا نجهل أي 
ً
دة تماما  أمام فكرة أن منظومة ما تمتلك خاصية محدَّ

ً
حاجزا

خاصية هي: يتعلق الأمر هنا بأول ترابطات الرحلة بين الحدود الوافقة لختلف النتائج 

فيزيائية جهارية، حتى ولو  أنه ما أن تتفاعل منظومة 147المكنة لقياس ما. نبرهن عندها

، مع محيطها فإن ترابطات الرحلة وتأثيرات أخرى ذات شكل موجي 
ً
بشكل ضعيف جدا

 من هنا، يصبح بالإمكان 
ً
تختفي بشكل شبه كامل خلال فترة زمنية فائقة القصر. وبدءا

 من جديد التعبير والفعل كما لو كانت النظومة الفيزيائية الجهارية تملك خاصية يكشف

 في خطوطها 
ً
عنها الرصد أو التحليل التجريبي. إن هذه الحاكمة ليست قابلة للنقاش كثيرا

. غير أن معناها الفلسفي لا يزال 148العامة. فنتائجها الرصودة تتوافق حتى مع التجربة

)على الأقل في الأوقات الأولى من  Zurekموضوع نقاشات حامية. لقد مال كل من زورك 

منس، لأن يحمّلا ذلك نتائج ذات صبغة أنطولوجية بشكل واضح: "]إن محاولته(، ثم أو 

فك الترابط )أو "؛ إن 149لدينا معرّفة، بل وليست غير معروفة لدينا بعدنتيجة القياس[ 

                                                           
147 B. d'Espangat, Le réel voilé094. ، الرجع السابق ذكره، ص. 
148 S. Haroche, J.-M. Raimond & M. Brune, "Le chat de Schrodinger se prete a l'expérience", La 

Recherche no 301, p. 50-56, 1997; J.-M. Raimond, M. Brune & S. Haroche, "Reversible decoherence 

of a mesoscopic superposition of field states", Phys. Rev. Lett. 79, p. 1964-1967, 1997. 
149 W. H. Zurek, "Environment-induced superselection rules", Physical Review, D26, p. 1862-1880, 1982  

 )النص الضاف بالخط الائل في الرجع الذكور(. 



99 

تراكبات جهارية، وليس فقط جواب من  عدم وجودعلى  جوهري هو جواب  اللاترابط(

 كإثباتات لا غنى عنها ." تعتبر هذه التأكيدات الق150مستوى تطبيقي وعملي
ً
وية جدا

لشرعنة عملية إسناد قيمة حقيقة للقاضايا التي تعلن نتيجة قياس، أو بشكل أعمّ 

رة في نظر القائلين بها لأن  للقضايا التي تنسب خاصية ما لنظومة جهارية. وهي مبرَّ

ول إليها في القاربة الوافق عليها أثناء القيام بها هي من الصغر بحيث أنه لا يمكن الوص

 Bell. وهناك فيزيائيون آخرون، مثل بل 151تقييم تجريبي متوافق مع حجم وعمر الكون 

ودسبانيا، لا ينسبون مع ذلك لنظريات اللاترابط سوى القدرة على تبيان كيف أن 

؛ مظاهر لا يمكن أن تماثل 152كلاسيكية يمكن أن تنبثق في عالم كمومي مظاهر

يمة حقيقة للقضايا التي تنسب هذه الخصائص إلى بخصائص أصيلة إلا لأن إسناد ق

. أما النطق الذي يستخدمه أومنس، 
ً
 إسناد غير قابل للدحض تجريبيا

ً
منظومة هو عمليا

الذي يميل إلى جعل هذه الحجة العملية حجة مبدئية باسم الحجم الفرط الضخامة 

ق مرفوض من للتجهيزات التي تتيح الدحض، وباسم محدودية سرعة الضوء، فهو منط

قبل دسبانيا ضمن أسلوب بوري )نسبة إلى نيلز بور(، حيث يقول: "]...[ إن ما يهم هو 

وليس إذا كان يمكن  153بروتوكول للقياس ]...[" تحديدفقط مسألة معرفة إذا كان يمكن 

 
ً

 تطبيقه في الكون الذي نسكنه.  فعلا

عالم على الستوى الكبير  هل يمكننا الاعتماد على اليكانيك الكمومي لكي يتم انبثاق

حيث من الشروع نسب خصائص للأشياء، وإسناد قيمة حقيقة لكافة القضايا التي لها 

معنى، والاعتماد على نتائج قياس محددة بشكل جوهري؟ إن رهان السؤال الطروح عند 

 فقط؛ بل هو رهان منهجي. فاليكانيك الكم
ً
 ميتافيزيائيا

ً
ومي نهاية هذا النقاش ليس رهانا

                                                           
150 R. Omnes, The interpretation of quantum mechanics،  .النص الضاف 319الرجع السابق ذكره، ص( .

 بالخط الائل(.
 .319ـ  311الرجع السابق، ص.  151
152 B. d'Espangat, Le réel voilé .414، الرجع السابق ذكره، ص. 
 . 099الرجع السابق، ص.  153



111 

يرتكز، مثل كل نظرية علمية، على إمكانية إسناد قيمة حقيقة للقضايا التجريبية. فمن 

أجل تامين التساوق بين بنية اليكانيك الكمومي والسيرة الإبستمولوجية التي تضمه من 

حيث جوانبه، يبدو أنه من الضروري عندها البرهان أنّ صوريته تبرر إسناد قيمة 

تتعلق بها من أجل إثباته. ووجهة نظر أومنس هي أننا نتوصل إلى حقيقة للقضايا التي 

ذلك من خلال نظريات اللاترابط. وعلى النقيض من ذلك، فإن الوضعية اللاقياسية 

لدسبانيا، الذي يرفض أن تكون الهوة التصورية )النوعية( بين خطاب حول قضايا 

ت بواسطة نظريات والخطاب الألوف حول قضايا صحيحة قد ردم fiableموثوقة 

 اللاترابط، تضعف كما يبدو الأساس النهجي للفيزياء الحديثة. 

أود الإشارة هنا إلى أن مطلب أومنس، التمثل بالقابل بأساس لنمط الخطاب 

التجريبي من خلال النظرية الراد اختبارها، هو مطلب مفرط. وإلى أن الدور الأكثر 

 الذي يوليه دسبانيا لنظريات
ً
يكفي لتأمين التانة الإبستمولوجية  فك الارتباط تواضعا

لسيرة الفيزياء الكمومية. ولهذا، فإنني سوف أعرض مماثلة بين معايير القياس والوقائع 

 التجريبية. 

هل من الصحيح أن متوازي السطوح من البلاتين الحتوي على إيريديوم والوضوع في 

؟ الجواب وفق ويتغنشتيق Sèversفي سيفير  Breteuilبروتوي   جناح
ً
 واحدا

ً
 154ينايس مترا

هو النفي: "هناك ش يء ما لا يمكننا القول عنه لا إن طوله متر واحد ولا أن ليس طوله متر 

 نعدّه كمعيار  -واحد، والحديث عن التر 
ً
العياري في باريس". لقد بقينا لفترة طويلة جدا

اس عيّنة البلاتين في جناح للطول، ولهذا كان من الخطأ بشكل مؤكد الزعم بأن قي

. ولكن 
ً
 واحدا

ً
 بالدرجة نفسها التصريح بأنه  فقدبروتوي لم يكن مترا

ً
كان من الخطأ أيضا

، لأن تأكيد قضية )أو حقيقتها( لا يكون له معنى إلا من خلال 
ً
 واحدا

ً
كان يقيس مترا

                                                           
154 L. Wittgenstein, Investigations philosophiques, Gallimard, 1961, p. 50 وانظر شر ؛ 

ً
 موضحا

ً
حا

 ,J. Bouverse، وكذلك كتاب J: Bouverse, La force de la règle, Minuit, 1987, p. 131)وترجمة ممتازة له( في: 

"Le problèm de la longueure du mètre", in J. Sebestik et A. Soulez, Wittgenstein et la philosophie 

d'aujourd'hui, Klincksieck, 1992. 



111 

نت تلعبه عينة تناقض مع إمكانية نفيه )أو عدم حقيقته(. والحال أن دور العيار الذي كا

حيث البلاتين في جناح بروتوي في النظومة الترية القياسية كان يضعها بالضبط من 

بمعزل عن مثل هذه الإمكانية. إن القضية القائلة "إن متوازي السطوح من  بناؤها

" لم تكن بالتالي قضية "صحيحة"، ولم تكن 
ً
 واحدا

ً
البلاتين في جناح بروتوي يقيس مترا

بها إسناد  بحاجة لتكون 
ّ
ل الحدّ النهائي والضمني للمقارنة التي يتطل

ّ
صحيحة لكي تشك

ق بطول الأجسام الأخرى. وضمن هذه الشروط، لم يكن 
ّ
قيمة حقيقة للقضايا التي تتعل

من الهم حتى أن تبرّرها بالقابل نظرية فيزيائية، ترتكز عليها في إثباتاتها التجريبية، من 

د الشرط 
ّ
الأساس ي لحقيقتها، ألا وهو الثبات الطلق لطول العينة خلال مبرهنة تؤك

العدنية. فإذا كان ثمة للصرح النظري الإجمالي بين نتائجه، والذي كانت هذه النظرية 

 منه، اللاإحتمالية القصوى للقدرة على الكشف عن التغيرات النتظمة 
ً
ل جزءا

ّ
تشك

خرى )حيث تكون كافة الشروط لطولها بالقارنة مع مجموعة متعدّدة من الأجسام الأ 

الذاتي  -التعلقة بالقضية متساوية من جهة أخرى(، فإن ذلك سيكفي لضمان التماسك 

الأدائي للمنظومة الشكلة بواسطة النظرية الثبتة والفترض التري )القياس ي( لإثباتها. 

سب  وبجملة واحدة، فإن اعتبار متوازي السطوح من البلاتين كمعيار لم يكن يعود 
َ
إلى ن

خاصية له بل إلى إسناد نظام )قانوني( له. كان من المكن لامتلاك خاصية أن يكون 

 وكان من المكن أن يؤخذ بعين الاعتبار بواسطة نظرية مستنفذة 
ً
 للاختبار تجريبيا

ً
قابلا

بدرجة كافية؛ بالقابل، فإن النظام وحده يجب أن يندرج ضمن لعبة اتفاقيات تتعلق بها 

 بواسطة فعاليتها الشاملة. إن تخليص  إجراءات
ً
ر استدلاليا برَّ تجريبية ونظرية، والذي ي 

 للنظر فيه. غير أنه لا يمكن 
ً
 قابلا

ً
معيار البلاتين من نظامه ذي الامتياز يظل بالطبع أمرا

القيام بذلك إلا على حساب تحويل في حامل العيار، من موضعه ذي السمة الصحيحة 

 ربطها به، إلى جسم آخر أو إلى صيرورة فيزيائية.  الاستثنائية التي تم

إن للصعوبة التي نصطدم بها في اليكانيك الكمومي شكل مطابق إنما ذو مدى يتم 

تناوله بشكل مختلف. كان السؤال يتعلق بحقيقة قضية واقعية خاصة )هي القضية التي 



112 

 لعيار منظومة قياسية(، وقد باتت هذه القضي
ً
 معينا

ً
ة تمتدّ من الآن تنسب طولا

 إلى إمكانية نسب قيمة حقيقة للقضايا الواقعية بشكل عام. وكما أن قضية 
ً
فصاعدا

" لم تكن 
ً
 واحدا

ً
"متوازي السطوح من البلاتين ذي الإيريديوم في جناح بروتوي يقيس مترا

بحاجة لأن تكون صحيحة لكي تلعب الدور الذي لعبته في النظومة الترية، فإن القضايا 

ي تعلن وقائع ليست بحاجة إلى مقدرة أن تكون صحيحة لكي تلعب دورها البنائي في الت

العلوم التجريبية. حيث يكفيها أن يكون بالإمكان اعتبارها على أنها صحيحة، أي أن يكون 

بالإمكان استخدامها في خطاب الباحثين العلميين بحيث أن تكون صحة قولهم بمنأى 

"واقع"، لا يعني تأكيد حقيقتها الجوهرية؛  كـ اعتبار قضية عن الشك عبر اتفاق ضمني. إن

 ذا امتياز ضمن الشبكة النطقية 
ً
 أساسيا

ً
بل يعني أن نسند إلى هذه القضية نظاما

 )مع 
ً
 أو إدراكيا

ً
 تجريبيا

ً
للعلوم. أما لكي نثبت حقيقة هذه القضية فإن ذلك يتطلب تأكيدا

دات الحقيقة وإجراءات الإثبات(؛ كما أنه الجازفة بإطلاق ارتداد لا ينتهي من تأكي

 أن يؤخذ بعين الاعتبار ضمن نظرية كاملة. وعلى العكس فإن للنظام 
ً
يستدعي أيضا

الأساس ي أو القانون ميزة إيقاف الارتداد إلى ما لانهاية وأن يوضع بالإجمال على مستوى 

 
ً
من الشروط  آخر مختلف عن مستوى نتائج نظرية فيزيائية، طالا أنه يشكل جزءا

السبقة لكي تتم صياغة نظرية ما )إذ تتم صياغة نظرية من أجل أن نأخذ بعين الاعتبار 

 لـ القضايا التي لها نظام "الوقائع"( ولكي يتم إثباتها )يتم إثبات نظرية من خلال مطابقتها

"وقائع" معينة(. إن الحدّ الأدنى الطلوب من نظرية ما هو ألا تكون في حالة تناقض 

واضح مع الشكل النطقي للوقائع التي تشرطها بشكل مسبق. وبالثل، فإن قضية مجهزة 

بنظام "الواقع" يجب أن تجد نفسها فقط مبررة بشكل استدلالي من خلال التجربة عبر 

تطابق وتلاؤم إجمالي لجملة العارف التي تساهم في تأييدها. وعلى الرغم من أن فك 

جح كما يشير إلى ذلك دسبانيا في أن يؤسس بالقابل إمكانية لا ين décohérenceالارتباط 

 
ً
 هو أكثر من كاف كميا

ً
إسناد قيمة حقيقة للقضايا الواقعية، فإنه يكفل ويحمي توافقا

 على أنها 
ً
بين النتائج القطعية للميكانيك الكمومي وبيان الحوادث التي تعتبر نظاميا



113 

د ما كنا أسم فك الارتباط"وقائع". إن 
ّ
: أي تماسك الاتساق الأدائي الذاتييناه يؤك

 النظومة الشكلة بواسطة اليكانيك الكمومي والفترضات السبقة لإثباتها التجريبي. 

 إذا استطعنا تحديد مكافئ واقعي لقابلية 
ً
إن الوازي لا سبق يمكن أن يكون كاملا

ر معيار قياس ما؟ ليس الحلول محل العيار. فهل من السموح أن نغير من الواقع كما نغي

بالضبط وفق الطريقة نفسها، أي ليس من خلال اتفاق معلن. وبالأحرى أن ننظر إلى 

ذلك مثل تأثير لانقلاب علاقة ديالكتيكية تتأسس منذ البداية بين القضايا الواقعية 

 الواقع 
ً
الفعل يشكل نقطة ثابتة يجب أن يستند إليها عمل  -والنظريات، تأثير يرى حينا

دة محدّدة حدود ما هو مشروع أن ال
َّ
طرح كبنية مؤك

 
 النظرية ت

ً
بناء النظري، ويرى حينا

نعتبره كواقع. تسود الصورة الأولى خلال مرحلة الثورة العلمية، وتسود الصورة الثانية 

خلال مراحل "العلم العادي". فما أن يتم إنجاز الثورة العلمية ويتم تأسيس النموذج 

، حتى يمكن بالضبط ألا يعود النموذج  الجديد، الأمر الذي
ً
كان في السابق يعدّ واقعا

 وألا تعود الثورة ثورة. ولكن، إذا كان الأمر على هذا النحو، ألا نصل هكذا إلى 
ً
نموذجا

نسبوية تامة تصدم الشعور، والذي طالا تقاسمه الباحثون العلميون، باستمرارية 

نتيجة أن نميز بشكل دقيق قابلية الحلول متجاوزة للنموذج لعنصر واقعي؟ علينا بال

 من نظرية علمية إلى النظرية التي تحل محلها: وهذا 
ً
محل الواقع. فثمة ش يء ما يبقى فعلا

ما تجعله الافتراضات السبقة لفعلنا ولقولنا اليوميين )أو إذا أردنا النظريات السبقة 

 من الشروع اعتباره 
ً
 كواقع. التضمنة التي تقود حياتنا( أمرا

، يشتمل على التفكير بأنه يوجد طريقة في مماثلة 
ً
 عقليا

ً
لقد طرح دسبانيا تسهيلا

الرصودات الصغائرية أو الجهارية للميكانيك الكمومي مع خصائص أصيلة بالعنى العتاد 

للكلمة. وثمة تسهيل عقلي آخر يشمل الاعتقاد بأن إخفاق التسهيل السابق يحكم بشكل 

الفيزيائيين بإفراغ خطابهم من كل اعتبار فيما يخص الأجسام الحاملة  صريح وحتمي على

. إن الأشكال التقليدية للتعبير يمكن أن 
ً
للخصائص؛ ولا يخطئ دسبانيا في رفضه أيضا

تدوم بشكل تام على الرغم من عدم توافقها عند الدرجة الأولى مع بنية الظاهرات 



114 

 فهم السبب في ذ
ً
لك: إذ يكفي أن نسقط بشكل أنطولوجي الكمومية. ومن السهل جدا

 على الإسقاط الأنطولوجي للمرصودات من أجل 
ً
الظروف نفسها التي تشكل عائقا

 الوصول إلى توافق عند الدرجة الثانية. ولنذكر بهذه الظروف: 

الارتباط التعذر حله لقيم الرصودات تجاه الشروط التجريبية لقياسها، والذي  -أ 

 ضد ال
ً
 "تحديد ينتمي بذاته إلى جسم ما" في لفظة "خاصية".  لـ دلالة الإضافيةيندرج زورا

"حالة"  لـ اللاإنفصالية، التي تؤدي إلى إعطاء النظومة الفيزيائية، وهي أساس -ب 

 تتغير مع الحالة نفسها. 
ً
 معالجة كخاصية، حدودا

 .D 155ومغير أن استراتيجية "التفسير الأنطولوجي للميكانيك الكمومي" لديفيد ب

Bohm  تشتمل بالضبط على تحويل هذه العوائق إلى القدر نفسه من اليزات الجديدة

للجسيمات. إن ارتباط قيم الرصودات اتجاه الشروط التجريبية يتم إسقاطه بشكل 

)أي بتأثير للتجهيزات التجريبية على الصيرورات الفيزيائية التي تسعى هذه  سياقية

ن جهتها، فإن لاإنفاصالية النظومات الفيزيائية تتحول إلى التجهيزات للكشف عنها(. وم

لامحلية لخصائص مكوّناتها: ]...[ في النظريات ذات التغيرات الإضافية، فإن الجسيمات 

التي تشكل منظومة فيزيائية ممتدة تجد نفسها وهي تختص بنوع من الوجود الفردي على 

 Kochenقد أعطى كل من مبرهنة كوشن . ل156الرغم من أنها تتفاعل بطريقة غير محلية"

 من خلال جعلها  Bell 158، ومبرهنة بلSpecker 157وسبيكر
ً
لهذه التحويلات مدى كونيا

واللامحلية ميزات لا يمكن تفاديها في كل نظرية ذات متحولات خفية قابلة لأن  للسياقية

 من هنا تعيد إنتاج التنبؤات التجريبية الؤكدة للميكانيك الكمومي. ونرى بوضوح 
ً
انطلاقا

                                                           
155 D. Bohm & J. Hiley, The undivided universe, Routeldge, 1993. 
156 B. d'Espangat, Le réel voilé024. ، الرجع السابق ذكره، ص. 
157 S. Kochen & E. P. Specker, "The problem of hidden variables in quantum mechanics", Journal of 

mathematics and mechanics, 17, p. 59 – 87, 1967. 
158 J. Bell, "On the Einstein – Podolsky – Rosen paradox", in J. Bell, Spakable and unspeakable in 

quantum mechanics .الرجع السابق ذكره ، 



115 

 على 
ً
أن نظريات ذات متغيرات خفية تستجيب لشروط معينة لا يمكن رفضها اعتمادا

 بواعث ذات بعد تجريبي بحت. 

، تم اقتراح إسقاط ارتباط 
ً
وفي إطار فكر مماثل، إنما مع مناهج ونتائج مختلفة جدا

، 159غير توزيعي النتائج التجريبية اتجاه نظام استخدام التجهيزات على "منطق كمومي"

ثلاثي التكافؤ. وهكذا فإنه يتم حفظ إمكانية التحكم بشكل  160بل وعلى منطق "متمّم"

قطعي بالشاركة التصلة مع جسم ذي قيم مرصودات ناشئة عن أطر تجريبية متعارضة، 

 حساب اعتماد منطق غير كلاسيكي.  وذلك على

 الواقع التجاوزي أو حضور الواقع؟ 3 .2

الذاكرة تجاه الشروط السبقة للنشاط الإبستمولوجي قد أصبحت إن حالة فقدان 

مزعجة بشكل خاص بسبب ظهور اليكانيك الكمومي؛ لكن مزعجة أو غير مريحة لا يعني 

أنها غير قابلة للإدراك، كما سبق ورأينا. إن بنية اليكانيك الكمومي، مع شكل من 

 أو مصطنعة إلى حدّ الحيادية الوجّهة، تجعل من معظم تفسيراتها الواق
ً
عية غريبة جدا

أنها تدعو إلى وضع لاواقعي دون أن تفرضه. لنقبل الآن أننا تبعنا هذا النحدر اللاواقعي 

)الذي قررنا أعتباره من القضايا ذات "الوضوعية الضعيفة"(. هل يقتض ي ذلك بالتالي 

؟ لن يقبل بذلك اعتماد موقف لاواقعي بشكل أصيل، على سبيل الثال مثالية عقائدية

أي لاواقعي منطقي: فتصوره العقائدي يقوم أكثر على تعليق الحاكمة مهما كانت 

الصيرورات التجريبية. إن  يشمل الذي الحاكمة، حتى لو كانت سلبية، حول ما

اللاواقعية تدفع بالأحرى إلى فقدان صورة معينة للواقعية لا إلى فقدان مفهومها. إن 

ورة كينونة معطاة، موضوعة أمام قابلية التأثر والاستقبال الصورة العلنة هي ص

نفسه الإخلاص الرآوي للمدركات الحسية الحساسة واللغة، والتي بالنسبة لها يقيّم 

                                                           
159 G. Birkhoff & J. von Neumann, "The logic of quantum mechanics", Annals of mathematics, 37, p. 

823-843, 1936. 
160 P. Destouches-Fevrier, La structure des theories physiques, P.U.F., 1951, p. 32. 



116 

وكذلك حقيقة القضايا. بالقابل فإن ما يبقى بمنأى من النقد، هو الفهوم الجرّد 

دة للنشاط   لواقعية تعتبر كتحديدية للمقدرة الحدّ 
ً
الإيمائي والرمزي للمجرّ ب، أو أيضا

د مشترك للقيود التي لا يمكن ضبطها التي تظهر من خلال الإجابات على  كمصدر محدّ 

الاستثارات التجريبية. ومع أن الصورية التنبؤية للميكانيك الكمومي العياري لا تزعم أنها 

القيود. هذا ما يحاول  ، فإنها تترجم هذه التحديدات وتتوافق مع هذههو قائمتمثل ما 

"واقعية مفتوحة": "ثمة ش يء ما ]...[ لا  لـ دسبانيا التعبير عنه من خلال بيانه التأسيس ي

، والذي يسمّى بعبارة أخرى "الش يء" الذي يقول "لا". 161يتأتى وجوده من الفكر الإنساني"

 ، سيبدو مع ذلك أننا حاولنا إيجاد التعاريف فطالا بقينا عند هذه النقطة
ً
الأكثر تمركزا

 
ً
للش يء في ذاته التي أعطاها كانط في نهاية "تحليله التجاوزي"، والتي أخذ بها حصرا

: فمفهوم الش يء بذاته هو Marbourgالفكرون الكانطيون الجدد من مدرسة مربورغ 

 خارج  مفهوم تحديديفقط هنا 
ً
 إيجابيا

ً
ص مزاعم الحساسية ولا يؤسس بالتالي شيئا

ّ
يقل

أن دسبانيا يرفض بالضبط أن يتقيد بهذه الدرجة القصوى والفائقة من  . غير 162حقله

التحفظ اليتافيزيائي. وعلى الرغم من أنه كان في السابق قد طعن بنظريات ذات متغيرات 

" لأنها بلجوئها إلى نماذج هي خفية ي  
ً
 من حيث البناءحكم عليها بأنها "]...[ تأملية جدا

تجريبي تمييزي، فإنه لا يستطيع أكثر القبول بأن هذا "الش يء بعيدة النال على كل اختبار 

 لا 
ً
ما ]...[ الذي لا يتعلق وجوده بوجودنا" هو عبارة عن متحول س بحت مجهول تماما

. وهكذا فإن دسبانيا ينطلق 163تستطيع الفيزياء أن تفيدنا بش يء فيما يخصه أو يتعلق به

                                                           
161 B. d'Espangat, Le réel voiléبدقة أكبر فيما 336. ، الرجع السابق ذكره، ص 

ً
بّر عن الفكرة أيضا . وقد ع 

مة "الواقعية الدنيا" )
ّ
 M. Mugur-Schachter, "Spacetime quantum probabilitiesيسميه مغير ـ شوختر مسل

II: relativezed descriptions and popperian propensities", Foundations of physics, 22, p. 235-312, 

 مع 1992
ً
بالعنى الذي حدده  الواقعية الدنيا الدلالية(. ولا يجب أن نخلط هذه الواقعية الدنيا ميتافيزيائيا

 .P. Engel, Davidson et la philosophie du language, P.U.F., 1994إنجل في كتابه الشيق والحديث: 
162 E. Kant, Critique de la raison pure, A 255, B 311, trad. Tremesaygues et Pacaud, P.U.F., 1944, p. 

229. 
163 B. d'Espangat, Le réel voilé315-316.، الرجع السابق ذكره، ص. 



117 

الجازية )وهي بنية حجاب، مع فصلها عندها في محاولة توصيف للواقع حيث أن بنيته 

لنا عن خلفية العالم، تترك لدوائر واسعة منه أن تشف وتظهر لنا( تسعى لكي تقود 

بشكل آلي الخطط الثنوي لنظرية العرفة في وضع لم تنفك فيه إشارات فرص إعادة 

 عدم الاعتراف به
ً
. ولا 164االنظر فيها تتراكم؛ وهي إشارات لم يستطع دسبانيا نفسه أيضا

شك أنه انبرى على هذا النحو، وهو محق في ذلك، لتنفيذ عمل إبستمولوجي نهائي ووضع 

ستراتيجية التي تشتمل على استراتيجية بيّن من جهة أخرى أهميتها في العلوم: إنها الا 

الظهور بشكل منهجي كمحافظ، والتقيد بإطار تصوري كان قد وضع براهينه طالا لم يأت 

 كما يقول فان فراسش يء ليزعزعه ب
ً
ن، والحفاظ على الثقة يشكل حرفي، أو أيضا

 الفترضة للنماذج والتمثيلات. 

ولكن، إذا كانت صورة الواقع الحجوب قابلة للنقاش، فإنني أعتقد أنه يجب معرفة 

كيف نعترف بأهمية ما يحاول أن يعبر من خلاله عن نفسه. إن النقاش الحكم الذي 

:  يقود إلى اعتماد هذه
ً
الصورة يقودنا في الواقع إلى عتبة إشكالية فلسفية مختلفة جدا

إشكالية امحاء للحدود التقليدية بين حقول الاستقصاء والتحقق الناشئة على التوالي 

من القاربة التأويلية ومن القاربة التحليلية، وإشكالية منهجية الفهم ما بين هذه الحقول 

ل وضعية. وعلى الرغم من أن دسبانيا لم يشرح السألة وإشكالية عملية تحويلها إلى حقو 

على هذا النحو، لكن لم يغب عنه خلال مسيرته في الفكر العمّق من الاقتراب منها 

 من بين قرّائه. 
ً
 وجعلها ملحوظة ومدركة لن كانوا قد شعروا بها مسبقا

ً
 جدا

ً
بدرجة كبيرا

، والتي تسكن محاولته في  إن هذا الأثر الجانبي بتحرّره من التوترات، التي
ً
لم يتجنبها أبدا

 إعادة الصياغة اليتافيزيائية، هي ما سيكون علينا أن نحلله فيما يلي. 

التوتر الأول: عندما حاول دسبانيا التحدث عن نوع العلومة التي يمدّنا بها اليكانيك 

 إلى صياغة نو 
ً
ع من الكمومي حول موضوع "الواقع الستقل"، وجد نفسه منقادا

                                                           
 . 4ـ  3راجع القطع  164



118 

. إن الواقع الستقل ليس 165ما ليست عليهالأنطولوجية السلبية لا ينتج عنها سوى 

 في كثرة من الجواهر الشخصنة 
ً
ما

َّ
، وليس منظ

ً
 في الزمكان؛ وهو ليس متعدّدا

ً
مغمورا

والحاملة بشكل مستقرّ لتحديدات متغيرة. نجد أنفسنا هكذا وقد وصلنا إلى قرب 

حديدي الذي يشتمل عليه الش يء بذاته؛ ش يء بذاته غير من حاجة الفهوم الت 166شديد

موصوف متوضع بالنظر إلى الأشكال بشكل سابق للحساسية وهي أشكال الكان والزمان، 

وبالنظر إلى الفاهيم البحتة للتفاهم التي هي فئة الجوهر والفئات الناشئة عن الكمية 

لدفاع عن أصالة نتيجته بالإشارة الفيلسوف سيريد ا -وعن الكيفية. لا شك أن الفيزيائي 

إلى أن الطرح القريب في هذه الرة من طرح كانط يستفيد من الدعم الباشر والحسوس 

لعلم فيزيائي تجريبي )هو اليكانيك الكمومي(، في حين أن هذا الطرح لم يكن ينتج في 

سمات  نسخته الأولى إلا من مجرد استنكار للوهم التجاوزي الذي يشتمل على إسقاط

على الأجسام، سمات تنشأ عن الإطار القطعي لتصورها وفهمها. غير أن هذه الحجة 

. ذلك أن استنتاجات دسبانيا لا تنتج عن اليكانيك الكمومي بما هو 
ً
ليست مقنعة تماما

نسخة قدمنا ميكانيك كمومي، بل عن نتائج تفسيراته التي تظل بمتناولنا عندما نكون قد 

تجاوزي: ألا وهي عبارة عن النظريات ذات التغيرات الخفية. وإن كان حديثة من الوهم ال

هذا النمط الأخير من الإسقاط الأنطولوجي يبدو أكثر اصطناعية من الإسقاطات 

، والسياقيةالقديمة، بسبب سمات عدم إمكانيات الوصول التجريبية، واللامحلية 

 في أنه من حيث 
ً
ر وأن استبعاده يفرض الرتبطة به، فإن ذلك لا يغير شيئا

ّ
البدأ متوف

 بالتالي اعتبارات ترهق حقل الفيزياء. 

، يقبل دسبانيا بأن أسباب 167في إجابته على القالة التي أخذت هذا الفصل منها

استبعاد النظريات ذات التغيرات الخفية "تفوق مجال الفيزياء"، إذا أخذنا لفظة فيزياء 

                                                           
165 B. d'Espangat, Le réel voilé311ـ  315.، الرجع السابق ذكره، ص.  
إن إحدى اليزات )وربما اليزة الوحيدة( التي يعتقد دسبانيا أنه استطاع أن ينسبها إلى الواقعية الستقلة  166

فكرة  على أساس معلومات الفيزياء الكمومية هي ميزة الوحدة الكلية. وعلى هذه اليزة إنما ترتكز كما يبدو 

 بالكامل، كما هو الش يء بذاته في علم الجمال التجاوزي.  بعيدة النالواقعية محجوبة بالتأكيد إنما ليست 
 ، الرجع السابق ذكره. M. Bitbol & S. Laugier (eds.), Physique et réalitéراجع  167



119 

 
ً
. لكنه يعتبر أن قرار استبعاد مثل هذه النظريات في إطار معنى ضيّق، استنتاجي حصرا

 من الخيارات 
ً
بحجة طابعها "الاصطناعي" الفرط ينتمي إلى مجموعة واسعة جدا

 ما تكون ضمنية التوجّه والتي تسمح للمشروع العلمي بكامله ألا 
ً
الجوهرية والتي غالبا

ظريات ذات التغيرات يحيد ويضلّ على مفترق الطرق. وبالنتيجة، فإن نقد استبعاد الن

، بل ينتمي إلى صف "الانتقادات التوضيحية"
ً
 ولا استنتاجيا

ً
 تجريبيا

ً
، 168الخفية ليس نقدا

الذي لا يمكن للعمل في مجال العلوم تجاوزه. تقودنا مع ذلك هذه اللاحظة، ذات الصلة 

 كيف أن الأنطولوجيا التي يتم لأ الوثيقة بالوضوع، 
ً
تفضيلها ن نفهم بشكل واقعي تماما

وتيسيرها في مرحلة معطاة من قبل الباحثين العلميين تتعلق بطريقة حاسمة بنقد 

توضيحي، بل وبالسلسلة التاريخية للانتقادات التوضيحية التضمنة التي استخدمت في 

كل مرحلة من الاستقصاء، وليس فقط بالإشارات وحدها ذات الأصل التجريبي. لا يمكن 

 بقوانين للفيزيائي أن يجيب على 
ً
السؤال: "ماذا يمكن أن يشبه الكون لكي يكون محكوما

مثل هذه النظرية الفيزيائية؟" إلا تحت الشرط السبق في تفعيل مجموعة من الانتقادات 

التي تتجاوز من حيث البناء العلومة التجريبية التي نفترض أن هذا "العالم" يزودنا بها. 

الخامس، فإن الأنطولوجيا الكليانية لدسبانيا وكما سوف نرى بتفصيل أكبر في الفصل 

)لبوم الأخير( هي التي تفرض نفسها تحت شروط مسبقة معينة توضيحية؛ أما تحت 

 م الأول هي التي تبدو مفضّلة.رى فإن الأنطولوجيا التعددية لبو شروط مسبقة توضيحية أخ

ش يء والأنا، ينطلق دسبانيا، مثل كانط، من الخطط الثنائي لنظرية العرفة: ال

درَك والدر ك؛ وكما مسيرة كانط فإن مسيرة دسبانيا النقدية تصل إلى إفراغ البديل 
 
ال

من كل محتوى جوهري. وبالقابل، فإن دسبانيا يرث جوانب من سوء الفهم التي 

                                                           
 هو بالتعريف معيار في اختيار النظريات يمض ي إلى أبع 168

ً
 توضيحيا

ً
د من العايير التجريبية البحتة إن معيارا

)والذي يوضح مجلد دوافع الاختيار(. وفق لودان، يمكن فقط من خلال استخدام مثل هذه العايير يمكن 

توضيح وإعلاء التحديد التحتي للنظريات بواسطة التجربة. فالسألة كلها تكمن في معرفة ما هي الحالة التي 

جماليةن تحديدات اجتماعية أو طريقة توسيع حقل العقلانية إلى ما نخصصها لثل هذه العايير: تفضيلات 

 . .L. Laudan, Beyond position and relativism, Westview Press, 1996وراء حدود الاستنتاج الدقيق؟ راجع : 



111 

نقد استقرت في الأثر الذي تركه عمل كانط. إن مفهوم الش يء بذاته كان قد تغيّر خلال "

ردّ عليه من قبل تيار الثالية الألانيةالعقل الخالص فهم وي  إلا ضمن معناه  169"، ولم ي 

التقليدي للكينونة التجاوزة الؤثرة على العاني. وبالثل فإن مفهوم الواقعية الستقلة 

 إلى أبسط تعبير تحديدي له )الواقعية النفتحة(، وقد استمر في إثارة التمثيل
ً
ص فعلا

ّ
ل
 
 ق

إلى" الذي يؤثر على الأجهزة التجريبية، والذي تحاول الفيزياء الكشف  "ش يء بالنسبة لـ

عنه بقدر ما يسمح بذلك "الحجاب" الذي يفصلنا عنه. وإنه لن الصحيح، وفق دسبانيا، 

 صعوبة في تصوره؛ ذلك أننا لا نرى،  -أن ثبات واستمرار هذا اليتا 
ً
تمثيل لا يشكل أبدا

، ما هو السبب الذي س
ً
تمثيل )ثنائي(  -يدفعنا لكي نتخلى دون مناقشة عن ميتا هنا أيضا

مكرّس بواسطة الزمن ومفيد في الكثير من الجالات الألوفة إذا لم يظهر ش يء ما يجعله 

غير مقبول بشكل صريح. لهذا اخترت في هذا الفصل أن أتكلم عن توترات وليس عن 

وضع الناش ئ من خلال صعوبات: التوترات التي تظهر عندما نترجم سمة معينة لل

اليكانيك الكمومي في إطار النظرية الكلاسيكية للمعرفة، والتي سوف تنحلّ في جزء كبير 

 منها من خلال التخلي عن هذا الإطار. 

التوتر الثاني: إن مفردات العرفة هي مفردات علاقة بين قطبين، بل ومفردات توجّه 

بش يء ما، أو هي  تتصلة ش يء ما، فهي من أحدهما باتجاه الآخر. إن العرفة هي معرف

 ما 
ً
 ما، وهي ترتكز على موضوع أو على ما يخص شيئا

ً
متعلقة بش يء ما، وهي تخص شيئا

)حيث الارتباط بش يء هو عبارة عن قصد أو غاية(. والحال أن دسبانيا عندما يستخدم 

ويبدي  هذه الجموعة العجمية من الفردات، فإنه يدفع بها إلى تخوم حقل تطبيقها

 بعدم الراحة تجاهها. فالتأكيد بأن الفيزياء تزودنا "]...[ بمعرفة معينة 
ً
 شعورا

ً
أحيانا

 إدخال فكرة العلاقة وتدخلها، إنما مع تمييز 170بالنسبة إلى هذا الش يء"
ً
، يعني تماما

 بالأحرى 
ً
، يعود إلى استخدام الشكل الظرفي للصفة "النسبية" بدلا

ً
دقيق غامض عمدا

                                                           
169 J. Vullemin, L'héritage kantien et la révolution copernicienne, P.U.F., 1954. 
170 B. d'Espangat, Le réel voilé315. ، الرجع السابق ذكره، ص. 



111 

 من ذلك أن "]...[ ما يعلمنا من استخدا
ً
م هذه الصفة نفسها. والكشف إلى أبعد قليلا

"، يعني البدء بتحديد مفهوم العلاقة، إنما 171إياه العلم له دون أي ريب صلة مع الواقعي

. لأنه إذا كان العلم يتعلق إن العلم يتصل أو يتعلق بالواقعمع تجنب القول بشكل فج 

حيث لا تسمح بنيته )أو على الأقل  172هو "واقع تجريبي" بالواقع، فإن موضوعه الباشر 

ليس دون مراجعات جذرية( بالتعبير كما لو كان موضوعه غير الباشر هو "الواقعية 

 بمواجهة هذه اللاحظات لإعادة التمييز بين 
ً
الستقلة". وقد وجد دسبانيا نفسه مضطرا

": ما أعلمني بـ قة مع" و "الاتصالعلاقة التوافق وعلاقة الوضوع، بين "أن تكون ثمة علا

له بلا أدنى شك علاقة مع تاريخ العمارة،  Saintongeإياه دليلي السياحي في سينتونج 

. وبالطريقة 173"تاريخ العمارة" بـ لكنني أتجنب أن أقول )"بفظاظة"( إن الدليل "يتصل

ط القوة نفسها، فإن الفيزياء العاصرة، من خلال قابليتها للانسجام مع بعض خطو 

للواقع الستقل، لها علاقة مع الواقعية الستقلة، دون أن تكون متصلة مباشرة بها. "إن 

الواقعية الستقلة لا تشكل ]...[ موضوع الفيزياء، كما أن العمارة لا تشكل موضوع 

الدليل السياحي، لكن الفيزياء تستدعي )بشكل غامض( سمات معينة عامة للواقعية 

، لأن برنار دسبانيا يدخلنا هنا . إن أ174الستقلة"
ً
همية هذه التحديدات أهمية كبيرة جدا

 لوجه" بين الفاعل الفيزيائي وموضوعه 
ً
إلى كون مجازي ليس هو كون "الكاشفة وجها

"الواقعية الستقلة". إن صورة الدليل السياحي توحي )خاصة إذا لم تكن تتضمن أية 

 كـ لعالم من الخارج، ودون أن نأخذ بهخارطة جغرافية( بأنه حتى دون أن نتأمل ا

م التوجّه فيه وإيجاد طريقه في قلب ob-jet) موضوع
ّ
(، فإن الفيزيائي يستطيع أن يتعل

 
ً
 للعالم، بل فقط بيانا

ً
هذا العالم. وهكذا لا يعود على النظرية أن تكون مذاك تمثيلا

 منهجيين للطرق التي يسهل السيطرة عليها أكثر من غيرها ف
ً
ي السلوك والتصرف في وجردا

                                                           
 .311الصدر السابق، ص.  171
 الصدر السابق.  172
  M. Bitbol & S. Laugier (eds.), Physique et realite.205الرجع السابق ذكره، ص.  173
 الرجع السابق نفسه.  174



112 

هذا العالم. وطالا كنا نعترف مع ذلك )كما يفعل دسبانيا( بأن هذا العالم هو في درجة 

 بالطرق للعيش والسلوك فيه لا يمكن 
ً
 أو بيانا

ً
ل والهيكلة، فإن مسردا

ّ
معينة سابق التشك

في أنه إلا أن يفيدنا ويعلمنا بشكل غير مباشر حول هذا العالم نفسه. وهذا هو السبب 

فترض له النظرية الفيزيائية أن "يستدعي بطريقة غامضة" بعض  بـ ي 
ّ
"الدليل" الذي تشك

سمات الواقعية الستقلة. وهكذا نرى بأن الفرضية الحاسمة من أجل الحفاظ مهما 

كلف الأمر على الخطط الثنوي لنظرية العرفة هي فرضية التشكل السبق الجزئي على 

 
َ

ف. ومع حفاظنا على استخدام صورة "الدليل"، لكن مع عدم الأقل للعالم الستكش

 بشكل مسبق؛ وإذا اعتبرنا أن 
ً
اعتبارنا أن الدليل يسمح بالتوجه في عالم متشكل جزئيا

لة التي يجابه بها نشاطاتنا 
َّ
الدليل مثل مجلد من العلومات التي تتعلق بالإجابات الشك

 لا يملك بالضرورة بنى بشك
ٌ
لة وسط

َّ
ل مسبق، فعندها سيختفي الباعث الأخير الذي الشك

 كان بحوزتنا للحفاظ على ش يء ما من الخطط الكلاسيكي لنظرية العرفة. 

ن" الذي أدخله بوم، يقترح  التوتر الثالث: خلال مناقشته لفهوم "النظام التضمَّ

د التحديدات الكانية والحركية اليزة التي اكتسبتها خلال  فق 
 
القرن السابع دسبانيا أن ن

عشر )والتي كانت موجودة فيها منذ النظرية الذرية لديمقريطس(. ووفقه، فإن الوضع 

 لا ينفصل عن الإطار 
ً
والاتجاه وحدّة السرعة، التي أصبح تعريفها من الآن فصاعدا

عتَبَر كصفات "أولية" ليس 
 
 القليل من الأسباب في أن ت

ً
التجريبي لتقديرها، لها هي أيضا

ونها. وكان هايزنبرغ قد عبّر عن الفكرة بوضوح منذ بداية الثلاثينيات من القرن لدينا ل

الاض ي: "في الفيزياء الحديثة، تفقد الذرات هذه الخصائص الأخيرة؛ فهي لا تملك 

الصفات الهندسية على مستوى درجة أعلى مثل اللون والذوق إلخ. ]...[. ذلك أن كافة 

ثة هي صفات مشتقة، وليس لهذه الذرة أية خاصية صفات ذرة ما في الفيزياء الحدي

. غير أن هذا التخلي عن أرضية صفات أولية لصالح تعميم 175فيزيائية فورية ومباشرة"

                                                           
175 W. Heisenberg, "On the history of the physical interpretation of nature" (1932), in W. Heisenberg, 

Philosophical problems of quantum physics, Ox Bow Press, 1979. 



113 

بعد ديكارت  Lockeالفهوم العلائقي للصفة الثانوية له ثمن. وكما يشير  لوك 

Descartesها، وتوجد صورها ، "]...[ فإن أفكار الصفات الأولية للأجسام تكون على مثال

 في الأجسام نفسها؛ غير أن الأفكار الناتجة النتَجة فينا بواسطة هذه الصفات 
ً
فعليا

 في ش يء"
ً
. فإذا وحدها الصفات الثانوية استمرت 176الثانوية لا تشبه هذه الأجسام أبدا

 فقط بشكل ما بين 
ً
ذاتي بل  -بالوجود، فإن منظور العرفة عندها، الذي لا يكون مقبولا

 على 
ً
 بمعناه ما قبل النقدي(، يفقد آخر  صورةوأيضا

ً
الوضوع الراد معرفته )مأخوذا

نقطة ارتكاز له. وإذا لم يبق سوى الصفات الثانوية، فإننا لا نعود نرى حتى لاذا سنستمر 

"أولية". وحدها الرجعية التاريخية التي لا غنى عنها  للـ في تسميتها "ثانوية" بمقابل عددي

ترة معينة من تطور العلوم حيث كانت تمثيلات الصفات الثانوية، على الرغم من خلال ف

رة" بطريقة معينة من خلال التفاعل بين  أنها لم تكن تشبه أصلها، يمكن أن تكون "مفسَّ

الصفات الأولية للأجسام والصفات الأولية لأعضاء الحواس أو لأجهزة الاستقبال تبرّر لنا 

 ون حذر وحيطة( في التعبير على هذا النحو. الاستمرار )إنما ليس د

يرى دسبانيا ذلك كله ويفسّره بوضوح كبير، لكنه لم يمض ربما حتى نهاية 

 أن يكون 
ً
الاتجاه »الاستنتاجات التي تنجم عن ذلك. وهو يرى أنه "]...[ من العقول تماما

 بالواقعية التحتية بشكل غير مباشر بق «الذي يوجد فيه القمر
ً
بنانا  من خلالدر )مرتبطا

. وضمن هذه الشروط ليس ثمة 177الحسية والعقلية( ما هو الأمر بالنسبة لطعم ثمرة ما"

ر  -أي باعث للاعتقاد بأن الاتفاق ما بين  فسَّ الذاتي فيما يخص موضوع اتجاه القمر ي 

بالوجود الفعلي و"الستقلّ" لجسم سماوي في هذا الاتجاه؛ فليس ثمة أي حجة تجعلنا 

 د أن "]...[ آنا وبونوا يريان كلاهما إبريق شاي على الطاولة لأنه يوجد نعتق
ً

إبريق  فعليا

. ويتساءل الؤلف هنا هل علينا لهذا السبب التخلي عن تفسير الإمكانية 178شاي هناك"

                                                           
176 J. Locke, An essay concerning human understanding (1690), Oxford University Press, 1975, II, 

VIII, 15, p. 137. 
  B. d'Espangat, Le réel voilé .323. الرجع السابق ذكره، ص 177
 .31الرجع السابق، ص.  178



114 

دة لإقامة توافقات ما بين 
َّ
ذاتية؟ إن الإجابة على هذا السؤال تتعلق بنمط  -الؤك

ين لاعتماده كتفسير مقبول. فإذا حاولنا القبول بأن "التفسير" ئيَّ التفسير الذي نكون مه

يعني تبيان أن وقائع مختلفة تنشأ عن القانون العام نفسه" فإن الصورية الوحيدة 

للميكانيك الكمومي الطبقة بشكل عالمي )كما في تفسير الحالات النسبية لإيفيريت 

Everetيضع برنار 179الذاتي" -وافق ما بين ( تكفي لكي ندرك :]...[ بشكل مرضٍ الت .

 -دسبانيا بالنتيجة هذا الشكل من التفسير، مع القبول بأن تضمين التوافق ما بين 

الذاتي ضمن نظام شرعي يكفي لكي نفهمه. الشكلة الوحيدة هنا هي أن هذا الستوى 

 للفهم: فالقوانين "تفسر" النظام م
ً
 ثانيا

ً
الذاتي،  -ا بين الأول من التفسير يستدعي مستويا

لكن ما الذي يفسّر القوانين؟ ومن هنا وفق دسبانيا اللجوء الذي لا غنى عنه إلى واقعية 

ع" للانتظامات الظاهراتية التي نترجمها بواسطة  مستقلة سابقة التشكل، "السبب الوسَّ

 القوانين. 

ل 
ّ
مة تكمن عقدة التوتر مرة أخرى في فكرة التشك  كتفسيرالسبق للواقع، الصمَّ

إلى وحيد قابل للإدراك للإنتظامات الرصودة. إنها فكرة تقود، كما سبق ورأينا، 

واستمرار شيئ من الإطار الثنوي لنظرية العرفة على الرغم من التعديلات العميقة إدامة

 في الشهد الواقعية مسبقة التشكل، 
ً
التي فرضت عليه. إن مثال اتجاه القمر يضع جانبا

خرى منه البنى الحسية والعقلية، وفيما بين الشهدين ثمة رابط لا بد من ومن الجهة الأ 

ذاتية تتأسس على الظاهرات، وهي منظمة ويتم توقعها  -كشفه. إن توافقات ما بين 

 بنزوات الإنسان، حيث أن غياب الاعتباطية 
ً
بواسطة قوانين فيزيائية لا علاقة لها أبدا

 رابط سببيأن يكون ثمة  يجب" بالتاليمستقلة"، و"هنا هو مؤشر في صالح وجود "واقعية 

. ولا يتجاهل دسبانيا الاعتراضات التي تثيرها 180بين هذه الواقعية الستقلة والظاهرات

مة للعمل في مستوى الظاهرات إلى السافة الفاصلة التي  عملية نقل فئة سببية مصمَّ

                                                           
 .350الرجع السابق، ص.  179
 الرجع السابق.  180



115 

قش ذلك في الفصل يفترض أن تفصل بين ظاهرات "الواقعية الستقلة" )سوف ننا

الثالث(؛ غير أنه لا يقوم بش يء في هذا الصدد، لأن إمكانية تفسير نظام التجليات 

 تستحق هذا الثمن كما يبدو له.  -الواقعية التي يمكن التعرف عليها ما بين 
ً
 ذاتيا

 عن إمكانية القبول ب
ً
 بعيدا

ً
انيا ه فإن دسبوبما أن الأمر لم يعد من الآن فصاعدا

كامل عن خرافة الواجهة بين التخلي ال في ظل(، 4 - 3)راجع القطع ساعد يمكن أن ي

، وهي الترجمة اليتافيزيائية للعلاقة الكانية بين الجسم 
ً
د مسبقا الوضوع وعالم محدَّ

ع بها والتي لا يزال 
َ
ل
َّ
العني وأجسام محيطة، في حل هذا الرابطة من التوترات الضط

لاسفة الفيزياء العاصرة. إن أكثر الطرق مناسبة للوصول يتباحث ويتجادل بها أفضل ف

ب حول حدود استخدام اللغة، أو  ر داخلي مستوع 
ّ
إلى ذلك تشتمل على الاستعانة بتفك

. لكن من الأسرع )وإن كان ليس من الأكثر 181بشبكة من مفاهيم فلسفة الاتصالات

( التذكير بخرافة مقابلة
ً
ضعف رسوخ البن 182تشددا

 
ية الثقافية للخرافة الأكثر قابلة لأن ت

. لنتخيل إذن ما يلي: نحن لسنا بمواجهة الواقع ولا حتى منعزلين فيه مثل جسم 
ً
شيوعا

في مسكن ذي عمارة مسبقة التحديد؛ إننا مرتبطون بهذا الواقع بحيث لا يمكن فصلنا 

 ، ونحن183حيث أن "]...[ التوصيف الوحيد لهذا الواقع هو أنه قابل للتوصيف"بعنه، 

 . له الذاتي، بل وفي التشكيل البنيوي الذاتي -نشارك في صيرورته في التوصيف 

                                                           
 يمكن أن نجد خلاصة لهذا العمل في الفصل السابع من هذا الكتاب.  181
 من تذكر أو ذكرى  182

ً
 على مؤسس ي اليكانيك الكمومي، يمكننا أن نرى في هذه الخرافة ـ الضادة نوعا

ً
اعتمادا

 .E. Schrodinger, L'ésprit et la matière, précédé de l'élision par Mية اليتافيزيائية لشرودنغر )للواحد

Bitbol, Seuil, 1990; chapitres III et IV ممثلين بقدر ما نحن مشاهدين 
ً
(، أو لأمر بور بتذكر "]...[ أننا نحن أيضا

 .N. Bohr, La théorie atomique et la déscription des phénomenes (1931), Jفي مسرحية الوجود الكبرى" )

Gabay, 1993, p. 111 .بل هو يأتي إضافة في الحقيقة إلى واحدية شرودنغر وللثنائية التبقية والواجهة لبور .)

 : 
ً
 J. A. Wheeler, "Law without law", in J. A. Wheeler & W. H. Zurek, Quantum theory andراجع أيضا

measurement, Princeton University Press, 1983.  
183 M. Mugur-Schachter, "Spacetime quantum probabilities II: relativized descriptions and propertian 

propensities", .الرجع السابق ذكره ، 



116 

إن قابلية حياة وبقاء هذا النوع من التصوّر الذي يتضمّن الفاهيم ذات الأصل 

 تبقى بالطبع قابلية 
ً
البيولوجي للتنظيم الذاتي ولإنبثاقية البنى الحافظة على نفسها ذاتيا

 في العلوم الإدراكية التي تشهد يجب اختبارها، أكان في 
ً
مجال فلسفة العلوم أو أيضا

انطلاقة مميزة. ويجب بشكل خاص تقدير قدرتها من خلال مسيرتها التاريخية على فهم 

)أو بيئتنا الألوفة من  Umweltبيئتنا ظاهرية التنظيم السبق والارتباط الذي تمثله 

م السبق والانفصال تجاه أجسامنا الخاصة الأجسام الادية الجهارية(؛ إن ظاهرية التنظي

هو أحد أكثر الأسباب يقينية للمصداقية الستمرة للنظرية الثنوية في العرفة. ولكن 

مة للتوجّه التمثيلي للذكاء  بمواجهة التحدي الزدوج الذي تحرّضه التقدّمات القاو 

مة وفق الصنعي، ومن خلال التوترات الداخلية في تفسيرات اليكانيك الك مومي الصمَّ

نمط تمثيلي، فإن الواضيعية غير التمثيلية للتنظيم الذاتي تفرض نفسها على الأقل 

 له الأولوية.  كبرنامج بحث

فسّ  وهكذا فإن التوافقات ما بين الذاتية التي
 
ر في هذا تنظمها وتتوقعها النظريات ت

  -سم التنظيم ليس من خلال هوية الأجسام )أو الج -النظور ذاتي 
َ
م( التي تواجه العال

، ومن خلال 184الواضيع، بل من خلال جملة التزامات هذه الواضيع في قلب العالم

قدرتها )التي تترجم في اللغة بواسطة تبادلية استخدام الضمائر( على تغيير وضعياتها 

ب وأنماط فعلها فيه. إن الإسناد إلى أجسام لا يمكن استبعاده مع ذلك، لأنه يشكل الرك

الأول للتفاهم. وببساطة، فإن العلاقة بين التفاهم والجسم تفقد عكوسيتها: إننا نتفاهم 

ر التفاهم؛ ونتفق حول  ونتفق فيما يتعلق بجسم، حتى ولو لم يكن "وجوده" ما يفسّ 

 على أنه السبب 
ً
هدف ناظم حتى وإن كان ما هو مستهدف لا يمكن أن يكون معتبرا

يفة الدلالية )الإسنادية أو الرجعية( هي وظيفة مفصولة عن التجاوزي للاتفاق. إن الوظ

الشحنة اليتافيزيائية، ولهذا فهي تجد نفسها مجيّشة، مع الإلزام الوحيد بأن تكون 

                                                           
184 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique202بق ذكره، ص. ، الرجع السا . 



117 

 مع النظرية الأكثر ملاءمة لجال التقص ي الإدراكي أو التجريبي الذي يطبّق 
ً
متوافقة عموما

 . 185عليه الخطاب

لواضح بين اليقين بأن الفيزياء "على صلة مع الواقع" يبقى أن نواجه الصراع ا

والاستنتاج، الذي نحصل عليه عبر مسيرة نقدية، بأن الفيزياء لا تصف "الواقع 

ر أو يرشح سوى بعض العارف ذات  الستقل". كانت وظيفة "الحجاب" الذي لا يمرّ 

 في مثل هذا حول "الواقع الستقل" أن يفصل مج 186الطبيعة "العامة أو الجازية"
ً
ازيا

الصراع دون الخروج من الخطط الثنوي لنظرية العرفة. ولكن ما أن نضع الثنائية 

، فإن استعارات أخرى تصبح متوفرة. كما على سبيل الثال الاستعارة التالية، التي 
ً
جانبا

تعود إلى ويتغنشتاين: "إن الوضوع لا ينبثق من التجربة، بل هو متضمن فيها بحيث أن 

. إن فعل الإنجاز الجاري لا يمكن أن يوضع على 187تجربة تكون غير قابلة للوصف"ال

 بالوضوع سيعطي ما يلي: 
ً
 متعلقا

ً
إن مسافة وصفية من قبل الذي ينجزه. إن تفسيرا

 لكي 
ً

الوضوع ليس في مواجهة الواقع، بل هو متضمن فيه بحيث أن الواقع لا يدع مجالا

 كفاية في الواقع، وبطريقة متعذر حلها . أو على الأقل، فإن الوضيوصف
ً
وع يكون متضمنا

بدرجة كافية، بحيث أن الجال الوحيد الحدد حيث يجري نشاطه الجسماني )أي البيئة 

 للوصف بواسطة العلم الكلاسيكي لقاء تقريبية مقعولة. إن 
ً
الجهارية الألوفة( يكون قابلا

ر في السابق أو كفصل زائد ومفرط )لنتذكر عبارة أو ب" "حجا كـ الحاجز الذي كان يصوَّ

                                                           
 حول هذا الوضوع في  185

ً
 حديثا

ً
 S. Blackburn, Essayts in quasi-realism, Oxford Universityنجد تدقيقا

Press, 1993 :
ً
 الفصل الرابع من هذا الكتاب؛ وانظر أيضا

ً
 ,M. Bitbol, "Autonomie et ontologie؛ وانظر أيضا

l'interprétation du formalism de la mécanique quantique dans les années 1930", in F. Nef et D. 

Vernant, Actes du colloque Les années 1930, reaffirmation du formalisme, à paraitre. 
 B. d'Espangat, Le réel voilé .316.الرجع السابق ذكره، ص 186
187 L. Wittgenstein, Grammaire philosophique, Gallimard, 1980, p. 164. 



118 

حيث تكون منطقة  ٍٍ مع  إفراط في القرب م  (، هو الآن مثل 188صيغة "الواقعية البعيدة"

 الجهارية. Umwelt بالبيئةمحدودة  تعويضه

 بالأحرى من أن نختم هذا الفصل، سأنهي بملاحظة وبسؤالين. يعلن هبرماس 
ً
 .Jوبدلا

Habermas ب في العلوم الطبيعية ووجهة نظر : "يوافق ]امتيازات[ و جهة نظر الراق 

. وبشكل أكثر جوهرية علينا 189"الوضوعلجالات  الشارك في العلوم الإنسانية، فصلٌ 

 من جهة، والنفذ 
ً
الحديث هنا عن فصل للمناهج: النفذ الذي يجعل الش يء موضوعيا

هذه إذا بدأت  190ةالترميزي والتأويلي من جهة ثانية. فما الذي يحصل لخطوط القسم

وجهة النظر الشاركة بالتغلب في بعض علوم الطبيعة، مثل الفيزياء الكمومية؟ وما الذي 

 
ً
سيحدث ابتداء من ذلك للخيار الجوهري الذي ارتكزت عليه ولادة العلم الغربي وفقا

: خيار الإنسان بالتخلي عن العيش بين الأشياء لكي يتحكم بها بشكل 191لارلو بونتي

 أفضل؟ 

                                                           
 B. d'Espangat, Le réel voilé .342. الرجع السابق ذكره، ص 188
189 J. Habermas, La pensée postmétaphysique, Armand Colin, 1993, p. 44. 
، وذلك عبر إدخال طرائق  190

ً
لا شك أنه كان قد تم التشكيك بخطوط التشارك هذه، إنما باتجاه معاكس تماما

 
ً
".  تجعل الأمر موضوعيا

ً
 و / أو "تجعله طبيعيا

191 M. Merleau-Ponty, L'oeil et l'esprit, Gallimard, 1964, p. 9 في 
ً
 أيضا

ً
 موضحا

ً
 .F. Varela, E؛ وانظر شرحا

Thompson & E. Rosch, L'inscription corporelle de l'esprit, .045، الرجع سابق الذكر، ص. 



119 

 192واقعية بنيوية. 3

 

الواحد، يقول أفلاطون، إذا كان "

. أما إذا لم يكن 
ً

، لا يكون حتى واحدا
ً

موجودا

، فإن أي خطاب لا يمكن أن ينطبق 
ً

موجودا

 ."عليه، ولا حتى النفي

 حول البادئ الأولىدمسكيوس، 

 

الواقعية ، فإن الإجابة التي يردّ بها عادة أنصار 3 - 0كما كنا قد أشرنا في الفقرة 

العلمية على الاعتراض التمثل باللاإستقرارية التاريخية لنظومة الأشياء الفترض أنها من 

مواضيع التقص ي والتحقيق تشتمل على مقابلة هذه اللاإستقرارية باستقرارية البنى 

ز بالتالي، وفق هؤلاء الباحثين، على البنى
ّ
 القانونية الكبرى. فالإثبات الواقعي يجب أن يرك

 بالأحرى من تناوله
ً
الأنطولوجيا  Quine"أنطولوجيا" وفق العنى الذي يعرف كوين  للـ بدلا

 وفقه. 

لكننا إذا قبلنا بذلك، فلا بد أن تظهر أمامنا صعوبة لا يستهان بها. وكما يلاحظ 

، وهو نفسه مدافع عن واقعية بنيوية، "]...[ فإن الضمون الفيزيائي Redheadريدهيد 

 في بنية رياضية أوسع ليس لها بذاتها أية مرجعية  ]للنظريات[
ً
 مغمورا

ً
يكون غالبا

". ويكاد هذا الاستنتاج أن ييسّر الفكرة التي لا تكون وفقها النظريات الفيزيائية 193فيزيائية

سوى "صناديق سوداء" رياضية كبيرة تتحقق صلتها الوحيدة مع العالم من خلال تنبؤاتها 

 التجريبية. 

                                                           
 .M. Bitbol & Sلكتاب جماعي مخصص لفكر برنار دسبانيا: هذا الفصل هو نسخة معدّلة عن مقدمتي  192

Laugier (eds.), Physique et réalité الرجع السابق. وبما أن الاستشهادات من هذا الرجع كثيرة، فإننا سوف ،

 بالرمز الختصر 
ً
 . PRنشير إليه من الآن فصاعدا

193 M. Redhead, From physics to metaphysics, Cambridge University Press, 1995, p. 19. 



121 

ييسرها لكنه لا يتضمنها، كما يردّ ريدهيد. فبعد كل ش يء، لا نستطيع  إنه استنتاج

هذه البنية ينطبق عليها هذا الحال، لأنه ليس لبعض أقسام البنية  مجملأن نستنتج أن 

الرياضية للنظريات أية صلة فيزيائية واضحة. ولا ش يء يمنع أن تكون بعض عناصر هذه 

لواقعي والحقيقي. وبعد أن طرحنا فرضية العمل مع البنية الطلوبة ل متوافقةالبنية 

هذه، تكون السألة التالية هي تحديد مرشحين بنيويين معقولين ضمن النظريات التوفرة 

للنظام الأساس ي للممثلين الخلصين لبنية واقعية. فما هي العايير التي سوف نستخدمها 

 من أجل التعرّف على هذه العناصر البنيوية الفضّلة؟ ول
ً
ا كان أحد أكثر الباحثين تقدما

في برنامج العمل هذا هو برنار دسبانيا، فإننا سنعتمد من جديد مكانته كمرجع لنا. وهذا 

أكثر منطلقين من  الوضع الذي بلغه في بحثه هو ما سوف نفحصه بتدقيق وتمحيص

 أولى توجهاته. 

 بعض الطرق لنكون واقعيين 1 -3

حول مسألة "الواقعية". غير أن الاكتفاء بهذا التمييز تتمحور فلسفة برنار دسبانيا 

. إن تعدد معاني لفظة "واقعية" العقائدية 
ً
والوصف لفلسفته سيكون غير كاف أبدا

 إلى درجة أن معظم الفكرين العاصرين والسابقين استطاعوا أن يجدوا 
ً
واسع جدا

ا بينهم حول الجوهر. أنفسهم في هذا أو ذاك من معانيها، دون أن يتفقوا مع ذلك فيم

 لدلالة لفظية مستلهمة من ويتغنشتاين علينا القبول بأن لفظة "واقعية" تحمل 
ً
ووفقا

المكنة، وعلى وجه التحديد فإنها تحمل من  الاستخداماتمن العاني بقدر ما تحمل من 

 تجاه الأضداد المكنة.  الوانعالعاني بقدر ما تحمل من 

الإسمية تعارض  الواقعيةون الوسطى، كانت وفقا لعلم الكلام في القر 

nominalisme ،وكانت تشتمل بالتالي على تأكيد وجود قيم عالية مثل الجنس والنوع ،

إلى ما وراء الأشياء الفردانية التي تحققها. وتتعارض الواقعية بشكل عام في فلسفة 

بأن للكينونات الرياضية الرياضيات مع البنائية، وفي هذه الحالة يعود الأمر إلى الاعتقاد 

وجود مستقل اتجاه إجراءات البرهان. وهكذا تتعارض الواقعية بسهولة أكثر مع الثالية. 



121 

لكن هذا التعارض يتطلب هو نفسه أن يتم تطويره. فإذا كانت الثالية تشتمل على نفي 

ية وجود أي ش يء كان خارج "الفكر"، بالعنى الوسع الذي يقصده ديكارت، فإن الواقع

 لش يء 
ً
الوصوفة باليتافيزيائية تتقلص عندها إلى مجرد التأكيد الغامض والبهم هو أيضا

ما يسبق ويتجاوز منطقيا الفكر. لكن، إذا اتخذت الثالية الشكل التجاوزي 

)الترانسندنتالي(، وارتكزت عندها فقط على اعتبار أن الأجسام اللحوظة هي "نوع من 

، ليس لأنها تستند على أجسام خارجية بذاتها، بل لأنها تعيد التمثيلات نسميها خارجية

"، فإنها تعارض الواقعية التجاوزية التي تؤكد أن هذه 194التصورات الإدراكية إلى الكان

الأجسام تتوافق مع الكائنات كما هي )"بذاتها"(، بشكل مستقل عن الشروط الحساسة 

ي أشار إليها كانط، هي أن الثالي التجاوزي الذرائعية والعقلية لظهورها. إن الشكلة، الت

 
ً
عتَبر تماما ، وذلك باعتبار أنه يقرن بالأجسام الادية، بما هي كواقعي تجريبييمكن أن ي 

ستنتج، إنما يتم إدراكه بشكل مباشر"  لا يحتاج لأن ي 
ً
 حقيقيا

ً
. 195ظاهرات، "]...[ واقعا

إن الثالي التجاوزي يجازف بأن يجد وعلى العكس، ما أن تمر فترة التأكيدات القاطعة، ف

نفسه في مواجهة شك التشككين فيما يتعلق بالطابقة بين الخصائص الفترض أنها 

ذاتية وجوهرية في الأجسام والعرفة التي يمكن أن نحصّلها حولها. وبما أن هذا الشك 

 على إيلاء مكان للمثالية التجريب
ً
" التي 196يةمتأصل فيه، "فإنه ]هو[ يجد نفسه مجبرا

 تصل إلى حدّ التشكيك بواقع الأشياء التي يبدو أن تمثيلاتنا الحسية تعيدنا إليها. 

 
ً
 بشكل خاص من أجل فهم تتمة هذا الفصل، أن كبحا

ً
نرى هنا، وهذا سيكون مفيدا

 حول ما يسميه برنار دسبانيا "الواقع الستقل" يمكن أن يكون شرط تنمية شكل 
ً
عظيما

لواقعية التجريبية لكانط أو "الواقعية الداخلية" لبوتنام(؛ في حين أننا معدّل للواقعية )ا

 هذه الواقعية الستقلة الفترضة بأن نسقط عليها 
ً
عندما نريد أن نميز بشكل محدد جدا

                                                           
194 E. Kant, Critique de la raison pure, A371, in OEuvres philosophiques, I, Gallimard-Pléiade, p. 

1444. 
 E. Kant, Critique de la raison pure, A371, in OEuvres philosophiques, I .0226، ص. الرجع السابق 195
 . الرجع السابق 196



122 

شكل الظاهرات، فإننا نصبح حساسين تجاه الريبة والتشكك ونفتح عن غير قصد 

 .
ً
 الطريق لأكثر أشكال الثالية هزءا

د أضافت الفلسفة والإبستمولوجية العاصرتان لهذه الاستقطابات ثلاثة لق

 اعتراضات أخرى يكتسب مصطلح "الواقعية" فيها عناصر معنى جديدة. 

 Dummett 197تعارض ما سماه دوميت، إن الواقعية، ضمن مدلولية القترحات

ن القول إنها "اللاواقعية". ويرتكز التصور اللاواقعي لقضية على اعتبار أنه لا يمك

( التحقق منها. وعلى 
ً
صحيحة أو خاطئة إلا بالنسبة لوسيلة )تكون متوفرة عمليا أو مبدئيا

النقيض من ذلك، فإن التصور الواقعي لقضية ما يشتمل على التأكيد بأنها صحيحة أو 

خاطئة، دون أي استناد للتوفر الحالي أو البدئي لوسيلة للتحقق منها )راجع الفصل 

. إن هذا التمييز لا يتقاطع بالضبط مع التمييز، الأكثر تقليدية، بين الثالية الرابع(

 بالعنى 
ً
ل إلى منتهى نتائج موقفه، فإن لاواقعيا والواقعية؛ لأنه، على عكس مثالي توصَّ

الذي يحدده دوميت يمكن أن يتوافق مع الواقعيين لكي يقبل بأن وسائل التحقق التي لا 

 على عالم له درجة معينة من الاستقلالية تجاه هذه الوسائل.  غنى عنها تعمل وتؤثر 

من ناحية أخرى، وفي مدلولية الأسماء، فإن ما يعارض الواقعية هو لاواقعية 

للكينونات السماة. ووفق هذه التنويعة الثانية للاواقعية، فإن منظومة من القضايا 

رورة الكينونات الشار إليها يمكن أن تكون )بصورة شاملة( صحيحة دون أن توافق بالض

 
ً
بواسطة تسميات فاعلة أو مؤثرة في القضايا لأجسام موجودة في العالم حرفا حرفا وحدّا

. فبعد كل ش يء، كما يشير بوتنام بعد كوين، "]...[ إن أية مقاربة تثبّت فقط قيمة 
ً
حدا

بيعي ". فمن الط198حقيقة الجمل لا يمكن أن تثبّت مرجعية ]مصطلحات هذه الجمل[

لنمط تقطيع العالم إلى كينونات تستند على حقيقة  التحديد التحتيالاستفادة من هذا 

القضايا التي تدخل فيها مصطلحات لها وظيفة مرجعية أو إسنادية، لكي ندعم لاواقعية 

                                                           
197 M. Dummett, "Realism", Synthese, 52, p. 55-112, 1982. 
198 H. Putnam, Raison, vérité et histoire, Minuit, 1948, p. 44.  



123 

للكينونات. إن نوع الواقعية الذي يستجيب لهذه التنويعة من اللاواقعية هو واقعية 

لقترحات الستندة عليها. ومثل هذه النسخة من الواقعية هي بالتأكيد الأجسام الحددة وا

 أقوى من 
ً
 وبالتالي أقوى من الواقعية اليتافيزيائية، لكنها أيضا

ً
واقعية أكثر تحديدا

الواقعية الدلالية بالعنى الذي يقصده دوميت، الذي يحاول التأكيد أن قيمة حقيقة 

هذا دون اتخاذ موقف في موضوع الكينونات القضايا مستقلة عن وسيلة التحقق، 

"موقف الطبيعي" فيما  للـ السماة في القضايا. فهي تفسر وتعمم الواقعية البسيطة

 يخص الأشياء اللحوظة والسماة. 

 عندما يتعلق الأمر، كما هو الحال في هذا 
ً
، ثمة اعتراض أخير هام جدا

ً
وأخيرا

 لوجه تصورات واقعية الكتاب، بالواقعية في العلوم. وهذا الا 
ً
عتراض يضع وجها

 لتصور للاواقعية النظريات العلمية، "يهدف العلم للنظريات العلميةولاواقعية 
ً
. فوفقا

 أن تكون 
ً
 وحيدا

ً
؛ وقبول نظرية يتطلب اعتقادا

ً
إلى تزويدنا بنظريات مناسبة تجريبيا

 
ً
. ". يمكن لهذا البيان العام أن يشمل "عقائد في ا199ملائمة تجريبيا

ً
لعلم" متنوعة جدا

 بـ كانت الفلسفة الوضعية الكلاسيكية عند إرنست ماخ تميل إلى الالتزام الصارم

"الوقائع"، واعتبار النظرية كعملية ترتيب اقتصادي لهذه "الوقائع". كانت الكفاية 

ر ضية عندما كان يمكن الحصول على توافق بين البادئ  التجريبية للنظرية تعتبر كفاية م 

اسية الستخدمة والجسم الواقعي التوفر. تشدّد نسخة حديثة من اللاواقعية الأس

(، على الرابطة التي 3 - 0"التجريبية البنائية" )راجع  بـ العلمية، التي يصفها فان فراسين

لا تنفصم مع نظريات نماذج الجال الستكشف التي تذهب إلى أبعد من مجرد 

صار الوضعية طالا أنها تساهم في تشكيل العلومة التشكيلات البسيطة الناظمة لدى أن

التجريبية. إن الكفاية التجريبية للنظريات مثبتة من خلال مواجهتها ليس مع "وقائع" كما 

. 200متعلقة بالنموذج الشامل للنظرية نفسها نماذج معطياتتقدمها الطبيعة، بل مع 

                                                           
199 B. Van Fraassen, The scientific image, Oxford University Press, 1980, p. 12. 
 . 20، ص.الرجع السابق 200



124 

بعد من فان فراسين في فكرة وثمة نسخ أخرى حديثة من اللاواقعية العلمية تذهب إلى أ

"معطيات"  للـ الفكري تشكيل الظاهرات التجريبية، طالا أنها لا تحاول تمييز التشكيل 

، وذلك بسبب مشاركة الاديبواسطة نموذج، بل تشدّد أكثر من ذلك على تشكيلها 

ما الشكل نفسه للإطار الأداتي )الحدّد بتوقعات نظرية صغرى محتملة( في انبثاق حادثة 

 . 201يمكن أن توصف بالظاهرة

مع ذلك، لا يهم كثيرا بالنسبة للنقاش الذي يشغلنا هنا اختيار شكل من اللاواقعية 

للنظريات العلمية. فليس هناك من سبب لاعتبار أي من هذه الأشكال أنه متعارض مع 

" ولا الواقعية اليتافيزيائية بالعنى الواسع )طالا أنه في هذه الأشكال لا "الوقائع

"العطيات" التي يقدمها النموذج النظري الستخدم، ولا "الظاهرات" الشاركة في التكيّف 

 من 
ً
 من قبل الباحث(. بالقابل فإن كلا

ً
من خلال الإطار الأداتي، لا يتم اختراعها تماما

هذه الأشكال يتمايز عن الواقعية العلمية، والتي وفقها "يهدف العلم إلى تزويدنا من 

 لا يشبهه العالم؛ والقبول بنظرية ما يتطلب الاعتقاد  خلال
ً
نظرياته بتقرير صحيح حرفيا

أشكال اللاواقعية  كافة". يتفق الواقعيون العلميون بالتالي على نبذ 202صحيحةبأنها 

للنظريات. ويختلف هؤلاء فقط عندما يتعلق الأمر بتحديد درجة التقدم الحالي والمكن 

عتبر التقرير الذي تقدمه النظريات العلمية الحالية يمكن أن ي  لشروعهم: فأي جزء من 

 بشكل حرفيصحيح
ً
، وإلى أية درجة ستستطيع النظريات الستقبلية تفسير وتوضيح ا

 "ماذا يشبه العالم"؟

سوف نعمل الآن، بالاعتماد على هذه الشبكة من الفاهيم والتعارضات، على تحديد 

الجدال الذي يثيره. وسوف نعالج على التوالي الواقعية موقف برنار دسبانيا وذكر مفاصل 

اليتافيزيائية، والواقعية الدلالية من منظور دوميت، وواقعية الكينونات وواقعية 

 من الراحل الثلاث 
ً
النظريات العلمية. وبالنظر إلى التوجه الفلسفي لبرنار دسبانيا، فإن أيا

                                                           
 .A. Pickering, The mangle of practice, The University of Chicago Press, 1995راجع على سبيل الثال  201
 B. Van Fraassen, The scientific image . 6، ص. الرجع السابق 202



125 

ي على واقعية سريع على الواقعية الأخيرة أ الأولى لن يمكن تناولها دون الاستناد بشكل

 النظريات العلمية. 

 قبل وبعد الفيزياء 2 -3

كتب برنار دسبانيا: "إن حججي لصالح مفهوم الواقعية الستقلة نفسه لا ترتكز على 

، أو ترتكز عليها بدرجة بسيطة فقط
ً
". يجعل برنار دسبانيا من هذا 203الفيزياء ]...[ أبدا

الستقلة نتيجة لاستنتاج ذي وجهين. الوجه الأول هو الاتصال الباشر  التصور للواقعية

أنا بحسب التعبير الديكارتي " كوجيتو الـ مع الكائن، الذي تعطيه تجربة "التفكير" )أو 

 ما" يعارض Cogito, ergo sumأفكر إذا أنا موجود 
ً
(، والوجه الثاني هو مقاومة أن "شيئا

 صور. عملنا كما ومحاولاتنا في الت

وفق ضمير التكلم الفرد هو امتياز للمفردة  كوجيتو الـ إن استخدام مصطلح

الديكارتية التي لا يجب أن نستنتج منها أن نقطة انطلاق السيرة التي اعتمدها برنارد 

. ويشير دسبانيا في الواقع في solipsisteدسبانيا هي نقطة انطلاق مثالية، بل وأنانوية 

له معنى بذاته، « الكينونة»ن التجربة التي يتحدث عنها "تثبت أن فعل القطع نفسه إلى أ

هو ذو طبيعة عقلية فقط". ويقع عبء الإثبات على عاتق  ما هو كائنلكنها لا تثبت أن 

الذين يريدون تقييد نطاق تجربة الكائن إلى مجرد نطاق أنثروبولوجي أو نفساني، بالأحرى 

بون تعيينه. تميل هذه التجربة نفسها بالقابل وفق من كونه يقع على عاتق الذين يتجن

دسبانيا إلى اعتماد السمة الثانوية لوظيفة عقلية مثل العرفة، طالا أن كل معرفة 

 الوجود الذي يؤكده واقع 
ً
. "لكي توجد العرفة يجب أن يوجد الكوجيتوتفترض مسبقا

هوم الوجود على مفهوم الفكر". الأمر الذي يقود دسبانيا إلى استنتاج "أسبقية مف

 . 204العرفة"

 في الثقافة الغربية خلال القرنين أو القرون الثلاثة الاضية، كان وضع هذه الأسبقية

في القدمة يمكن أن يكافئ إيلاء أفضلية للعلوم، لأن موضوعية العلوم كانت تعتبر 

                                                           
203 B. d'Espagnat, in PR, p. 292. 
 . 61، ص.الرجع السابق 204



126 

لحصول )ضمن الوسيلة الوحيدة للقفز إلى ما وراء حدود العارف الخاصة، و"بالتالي" ا

. لا يوافق برنار دسبانيا على هذه لا هو كائنمنظور النقد السبق( على فهم غير توهمي 

الرؤية الاختزالية. وحتى إن أمكن لها أن تبدو مقبولة في زمن الفيزياء الكلاسيكية، كما 

يلاحظ، فإنها لا يمكن أن تكون كذلك في الوقت الحاضر لأن الكثير من الحجج الؤسسة 

" أقل ما هو كائن" لـ ى الفيزياء العاصرة يجعل مماثلة هذه النظريات مع توصيفاتعل

 مصداقية من أي وقت مض ى. ولذلك يجب القبول بأن الدرب العلمي لا يستنفد إدراكنا

 إلى جنب مع مقاربات أخرى  للـ
ً
"واقعي"، وأن على هذا الدرب التابعة في التواجد جنبا

 لا تستخدم الخطاب والحاكمة سحيقة؛ مقاربات تكون أحيا
ً
 غير استطرادية، وأحيانا

ً
نا

 على ذلك، فإن 
ً
ر نحو الواقع الهائل للوجود. ولكي نقدم مثلا ب والحاو 

َ
إلا لإعادة الخاط

"الفتاح الشاعري ]...[ يتم تفسيره كإشارة ]...[ ونوع من الجسر والصلة الأشبه بخيط 

 ".  وهي إشا205«الواقع»العنكبوت مع هذا 
ً
رة ليست بالضرورة أقل أهمية أو أقل ارتباطا

بجوهر السألة من رموز النظرية العلمية، ولا تكون حتى مجردة من بعض التشابهات مع 

هذه الأخيرة. فكما عناصر التخيّل التي تعبّر عنها القصيدة، كذلك فإن عناصر "الواقع 

". تنتمي الأشياء اليومية 206التجريبي" التي تضعها العلوم هي في جزء منها "إبداعنا نحن

العتادة، وإن كان بدرجة أقل من أثاث الخيال الشاعري، إلى دائرة "واقعي من أجلنا". إن 

الفارق بينهما ليس في الجوهر سوى فارق "كمي": ففي الخيال الشاعري الإبداع هو إبداع 

القارئ، في شخص ي قبل كل ش يء، حتى وإن كان يهدف إلى التواطؤ التعبيري بين الكاتب و 

ط حين أنه في تجهيز عناصر "الواقعية التجريبية"، تستجيب الركبة الإبداعية إلى شرو 

، فتتلاقى "العناصر التخيلية" و"العناصر  صارمة من الاتفاقات الجتمعية.
ً
أما نوعيا

". إنهما تلتقيان
ً
بما هما تمثلان كلاهما محصلة لصيرورة الانبثاق هذه أو  الواقعية تجريبيا

لتوالد الشترك التي يضعها برنار دسبانيا في أصل ما يظهر وما يكون ظهورٌ بسببه في آن ا

                                                           
 . 95، ص.الرجع السابق 205
 . 01، الهامش 95، ص. الرجع السابق 206



127 

د الوعي والواقعية التجريبية أحدهما الآخر ]...[
ّ
. ويكتب دسبانيا: "يول

ً
". ولكنه 207معا

د كل منهما الآخر على التبادل إلا "في قلب الواقعية الستقلة"، فإنه 
ّ
بتحديده أنهما لا يول

 في الوقت نفسه باستبعاد الحاولة التي يكتشفها عند بعض محاوريه: ألا وهي يهتم 
ً
جدا

محاولة التجاوز الكامل للمرجعية ذات الأساس الثابت والستقر للواقعية الستقلة 

 
ً
 جزئيا

ً
: "أجد نفس ي منسجما

ً
والأخذ فقط بالصيرورة نفسها للتوالد الشترك. ويكرّر قائلا

سندنتاليين( عندما يتحدثون عن توالد متبادل، وعن ولادة مشتركة مع التجاوزيين )التران

إن عقدة الختلف  ."208للواقعية الظاهراتية وللفكر، ]لكنني أضيف[: إنما في قلب الكائن

تطرح مرة أخرى مسألة وجود أو عدم وجود هيكلة مسبقة ثابتة للواقعي. ولكن في حين 

يا في السابق للحفاظ، وإن كان من خلال أن مسلمة الهيكلة السبقة كانت تدفع دسبان

 
ً
لعبة الاستعارات، على مخطط ثنائي لنظرية العرفة، فإنها باتت تعدّ من الآن فصاعدا

  -بين القدمات التي تسمح بإعطاء سبب لانبثاق قطبية الذات 
ً
الوضوع. لقد تم تدريجيا

لسبقة للعالم الذي نسعى توسيع الفكرة التي لا تزال مفعمة بالإمكانات، فكرة الهيكلة ا

 منه عملية التنظيم التبادلة بين 
ً
لعرفته، إلى هيكلة مسبقة للوسط الذي تتم بدءا

العارف والعروف. وكذلك حقل تطبيق الأطروحة الواقعية، الذي كان يتعلق في البداية 

بالآل الوحيد لعالم مأخوذ كموضوع، فقد تم توسيعه بالتلازم مع إدراك مجمل ما 

"الحلقة الإبستمولوجية". وبعد تقديم هذه الإحكامات  A. Shimonyميه شيموني يس

والتفاصيل يستطيع برنار دسبانيا إن يستعيد تأييده، حتى ولو كان ذلك بشكل جزئي، 

-M. Mugur 209شختر -التي يدافع عنها مغور  النسبية الوصفيةلفهوم مثل مفهوم 

Schachter فكرة أن مواضيع الدراسة وتحديداتها تكون  في مجال الفيزياء الكمومية، أي

متعلقة فقط بشبكة قراءة إدراكية أو تجريبية يحرّض عبرها الجرّ ب تفعيل بعض 
                                                           

 . 61، ص. الرجع السابق 207
 . 242، ص. الرجع السابق 208
209 M. Mugur-Schachter, "From quantum mechanics to universal structures of conceptualization and 

feedback on quantum mechanics", Foundations of physics, 23, p. 37-122, 1993. 



128 

"واقع". ألسنا نواجه هنا حالة خاصة هامة من التوالد الشترك  للـ الكمونات اللامحدودة

القابلة للتشييء  للشروط الأداتية أو الإدراكية الخاصة بموضوع معين ومن الكينونات

 بشكل مجزّأ أو كامل التي يفترض أن يدرسها؟

إن التأملات السابقة تظهر بوضوح منذ الآن أن برنار دسبانيا، إلى ما وراء صيغه التي 

لا تزال متأثرة )سوف نعود إلى ذلك( بنظرية العرفة الكلاسيكية، توصل للدفاع عن 

"كائن" الذي يذكره. ومثل هذه القراءة  لـل "واقعية الستقلة" أو  للـ 210تصور غير ثنائي

سابقة للشرخ بين  'واقعية مستقلة'مثبتة بالعديد من الجمل التي يشجع بها "مفهوم 

 "تطرح واقعية سابقة للشرخ بين الذات والوضوع211الذات والوضوع
ً
". وهي 212"، أو أيضا

 من خلال الصدر الزدوج السابق ذكره لفهوم "الواقعية
ً
الستقلة": أي تجربة  مثبتة أيضا

، الرفوضة عادة من جانب الذات، والإشراطات الرفوضة عادة من جانب الكوجيتو

الوضوع، التي تمارسها التجريبية على الطروحات النظرية. لكن دسبانيا يشير في الوقت 

نفسه، بمواجهة طروحات محاوريه الذين يدافعون عن جعل الأطروحة غير الثنائية 

، أن هذه الأطروحة نفسها تشكل عنده نقطة الوصول لسار رحلة طويل نقطة انطلاق

 من "محور" 
ً
 فيه. فبدلا

ً
 مركزيا

ً
من الفكر، حيث لعب التأمل حول الفيزياء العاصرة دورا

 من استنتاجات
ً
 ـبدئي، يشكل رفض الفصل بين الذات والوضوع عند دسبانيا "عنصرا

فترة طويلة على ثقته الأساسية بالنموذج ". نفهم من ذلك أن دسبانيا حافظ ل213ه[ـ]

الثنائي )راجع الفصل الثاني(. إن هذه النتيجة الفكرية للطرح غير الثنائي تظهر بوضوح 

، مفهوم J. Petitot، في إجابته على بتيتو على حدةعلاوة على ذلك عندما يحلل دسبانيا 

                                                           
ثنائية نظرية العرفة في العلوم، لا مع وحدوية لا يجب الخلط بين هذه "اللاثنائية"، الناجمة عن نقد ل 210

. E. Machمادية، ولا مع وحدوية مثالية، ولا حتى مع وحدوية حيادية للعناصر ـ الإحساسات كما عند ماخ 

 وسوف نحدد مغزاها خلال الجمل التالية. 
211 B. d'Espagnat, in PR, p. 79. 
 . 15، ص. الرجع السابق 212
 . 496، ص. الرجع السابق 213



129 

"الواقع الستقل"، ثم "الأنا التجاوزية"، الجرد من الخصوصيات النفسانية، ومفهوم 

: "إن الفهومين، وهما حدان ميتافيزيائيان ]الأنا التجاوزية و"الواقع 
ً
يقول ملاحظا

 ؟"214الستقل"[ يتشابهان اليوم بشكل غريب. وماذا لو لم يكونا سوى مفهوم واحد

 a)ما يأتي من التجربة  استدلالييطالب برنار دسبانيا بقوة باللجوء إلى تبرير 

posteriori للبيانات التعلقة بالتصوّر الحدود للواقع الفعلي، بالأحرى  من تطبيقها )

 للتجربة 
ً
( الأمر الذي يأخذه على فلاسفة a prioriبشكل مسبق )بشكل سابق منطقيا

كثيرين. إن هذا الخيار النهجي يقترن عنده بالإثبات الذي وفقه لا يمكننا أن ننسب له أي 

دخل فكرة مثل فكرة"تعميم ميتافيزيائي"، بما  "الواقعية الستقلة".  الـ في ذلك عندما ي 

 بـ خاصة تتعلق أطروحةفإدخال مثل هذه الفكرة لا يقتض ي في الواقع، كما يشير، أية 

"طبيعة" أو "خصائص" "الواقعية الستقلة". وإضافة إلى ذلك يمكن لهذه الفكرة في 

 و العلوم. بساطتها الاستفادة من حجج قاطعة مصدرها الحياة أ

سبق لنا أن حللنا الصدر الأول للتبرير الاستدلالي لبيانات دسبانيا فيما يتعلق بوجود 

واقعية مستقلة: أي التجربة الجوهرية للكوجيتو، بما تحمله من أسبقية لتحديدها 

بالعقلي. وعلينا الآن تحديد الصدر الثاني، أي الطابقة مع بعض السمات الكونية 

مية. وأحد الوقائع الكبرى لهذه المارسة، كما يشير برنار دسبانيا إلى ذلك للممارسة العل

في مرات كثيرة، هو القاومة التي تصطدم بها هذه المارسة. إن نظرية بسيطة وأنيقة 

 ليست 
ً
؛ فقد تم التخلي عن  ipso factoبذات نفسها ومتجانسة رياضيا

ً
ملائمة تجريبيا

تتسم بهذه الصفات الصريحة. "ففي هذه الشروط يجب الكثير من النظريات التي كانت 

." 215«نحن»لا يمكن تقليصه إلى « الش يء»وأن هذا « لا»أن نعترف أن ثمة ش يء ما يقول 

يؤكد دسبانيا هذه النتيجة في معرض مواجهته ضد الانتقادات وأعمال الإضعاف التي 

  faillibilisme التفنيديةأوقع بها العديد من الإبستمولوجيين العاصرين مذهب 

                                                           
 . 424، ص. الرجع السابق 214
 . 61، ص. الرجع السابق 215



131 

الفلسفي. فبقبوله حتى أنه لا توجد تجربة حاسمة، وأن "أحزمة حامية" بالعنى الذي 

، يكتب دسبانيا أنه  Lakatosيطرحه لاكاتوس 
ً
 جدا

ً
 عنيفا

ً
 أو دحضا

ً
تجنّب النظرية نقضا

يبقى أن نظريات تنتهي بسبب واجب التخلي عنها بسبب عدم قابليتها لإدماج عدد كبير 

 
ً
 من "العطيات". جدا

" تشرط موضع دسبانيا في التفنيديةإن هذا الخيار لصالح نسخة بهذه القوة من "

أو  216الجدل الذي يضعه في مواجهة محاوريه من ذوي اليل إلى الكانطية الجديدة

البراغماتية. فلو لم يكن قد اختار هذا الخيار, ولو أنه اعتقد أن لا ش يء مع تراجع 

يلفظ "لا" قاطعة وصريحة، لكان حاول أن يعتبر معهم أن إشراطات التجربة وانحسارها 

جديدة تدخل وتتسلل، من داخل ممارسة التجريب نفسها، إشراطات أو حالات قسر 

 بعين الاعتبار بشكل بسيط وأنيق وفعال إلا على حساب 
ً
وإكراه لا يمكن أخذها أحيانا

 للبحث عما هي  . وعلى نحو مماثل، كان دسبانيا سيكون 217تغيير للنظرية
ً
أقل ميلا

العلومة التي تقدمها الفيزياء العاصرة حول موضوع خلفية مقاومة لا تقول من نفسها 

 
ً
 بوضوح، إلا حول موضوع البنية الحددة مسبقا

ً
 محددا

ً
نسب له  لـ شيئا

 
"ش يء ما" ت

 قابلية إصدار حكم سلبي غير قابل للاستئناف. 

 من خلال عودة  تفنيديةح إن نتائج هذا الخيار لدسبانيا لصال
ً
قوية تتبدى أيضا

معجزة". وكما سبق أن  -"لا  الـ في نسخة مطورة عن حجة´" لا´"ش يء الذي يقول  الـ حجة

،  -، فإن حجة اللا 4-0و  0-0رأينا في القطعين  
ً
معجزة، في نسختها الأكثر اختصارا

ؤية لنظرية علمية لا تشتمل على ملاحظة أن القدرة ليس فقط الناظمة بل وأيضا التنب

 لهذه القدرة التنبؤية هو أن 
ً
يمكن أن تكون صدفة إعجازية؛ إن التفسير الأكثر قبولا

                                                           
 .C. Schmitz, "Objectivité et temporalité", in PR, p. 273-290انظر  216
217 J. Bouveresse, La force de la règle, Minuit, 1987, p. 146. هنا يتم إدخال إمكانية علاقة بين النظرية .

: إمكانية PRمن مقدمته للـ  5-0-4ثنتين التي يشير إليها دسبانيا في الفقرة والتجربة التي تكون وسيطة بين الإ

النظريات الهندسية )مثل نظرية لوباتشفسكي(، التي تؤسس على تجانسها وترابطها وحده، وإمكانية النظريات 

 الفيزيائية التي يمكن دحضها بواسطة "تجربة حاسمة". 



131 

النظرية "صحيحة"، وأنها تصف الطبيعة كما هي، وأنها حدّدت بشكل صحيح الأشياء 

التي تكوّن هذه الطبيعة، وخصائصها والروابط القانونية التي تجمع بينها. وفي هذه 

". يبدأ الاستدلال باتجاه التفسير الأفضلالوسعة تعرف الحجة تحت اسم "النسخة 

 من خلال الأمثلة التي يقدمها أنه يحصل 
ً
دسبانيا بنقد أوجهها الأولية. ويشير محقا

، إنما مقترنتلرحلة الزمنية نفسها أو متتاليتيلنظريتين، من ا
ً
ن بنماذج للطبيعة ين زمنيا

 وبالدرجة نفسها مختلفة بشكل عميق، أن تأخذا
ً
  بعين الاعتبار عمليا

ً
 تجريبيا

ً
مجالا

بالنسبة معطى. وضمن هذه الشروط، ليس لدينا أي سبب لكي نأخذ على محمل الجد، 

، الوصف الذي تقدمه إحدى النظريات أكثر من الوصف التي تقدمة نظرية لهذا الجال

ات القبولة، أو عنصر أخرى. مع ذلك، يشير دسبانيا إلى وجود عنصر بنيوي في النظري

ر هذا العيب   . ويبرّ 
ً
 اعتباطيا

ً
الاعتباطي بداية، وفق  شرعي في حده الأدنى، لا يكون عنصرا

 
َ
 جعله  بـ العامة دسبانيا، الفكرة

ً
"أن لفهوم الواقعية الستقلة معنى". لكنه يحاول أيضا

 ما أكثر: ألا وهو أنه عبر العنصر الشرعي الندمج في الن
ً
، يقول شيئا

ً
ظريات اللائمة تجريبيا

لة تتعلق بالبنية العامة للواقع -ربما!  -"يكون لدينا   
ّ
". إن هذا 218بارقة أمل غير مضل

الافتراض، القترن مع النقد السابق للواقعية البسيطة والساذجة، ليس سوى الأطروحة 

ي إطار . وعلى الرغم من أنها قدّمت فقط "فالحقيقة الحجوبة)التي نجدها في كتابه( 

"، لكنها تحدد برنامج دسبانيا في التحقيق والبحث. وهي تثبّت بشكل 219مخمنة غير مقررة

ه والنمطي عتبر في الإطار أو  للـ خاص تساؤله الوجّ  "واقعية البنيوية": ما الذي يمكن أن ي 

النسيج الشرعي أو البنيوي الذي تكشف عنه النظريات الفيزيائية العاصرة كانعكاس 

خلص للبنية العامة للواقع الحقيقي؟ لنلاحظ مع ذلك أنها لو كانت مترجمة منطقي م

 مع الرؤية اللاثنوية والانبثاقية التي رسمها دسبانيا، فإن مسألة 
ً
بعبارات متوافقة تماما

معرفة بماذا يمكن لنظرية فيزيائية أن تكشف شيئا ما من بنية الواقع تعود إلى التساؤل 

                                                           
218 B. d'Espagnat, in PR, p. 50-51. 
 . الرجع السابق 219



132 

ن خلاله الباحث )الذات( أن يدرك بشكل غير مباشر، عبر عن الدى الذي يستطيع م

بحثه عن موضوع ما من خلال الفيزياء، الشروط السبقة البنيوية للانبثاق الشترك 

لذاته ولهذا الوضوع. ويجب التشديد على هذه النقطة منذ الآن لأننا، كما سبق وأشرنا 

ما يتعلق بأطروحة "الواقع ، فإن ما يولد سوء الفهم في3 - 4إلى ذلك في القطع 

للواقع، تمثيل يتعلق الأمر  موضوعانيالحجوب"، هو التواجد الشترك الستمر لتمثيل 

بالكشف عن بناه الكبرى، مع التأكيد على حدود  لهذا الكشف )"الحجاب"( لا يمكن 

تفسيرها بسهولة، على عكس ما قد نفهمه من هذه الاستعارة، إلا بفصل غير كامل 

 الباحث الفيزيائي ولوضوعه.  لأدوات

ولكن، حتى ضمن منظور انبثاقي، فإن مرور الفكرة العامة بأن الواقعية الستقلة لها 

 بأن العلوم تسمح، عبر البنى التي تستخدمها، برسم ملامح 
ً
معنى إلى الفكرة الأكثر تحديدا

ل إذا لم يكن لهذا البنى العامة للواقع، هو مرور أو انتقال غير واضح. ويمكننا أن نتساء

. التفنيديةالنظور الانبثاقي مرة أخرى صلة ما مع اعتماد دسبانيا لشكل قوي من 

لنفترض أن التجريبية لا تقوم في الواقع سوى بإدخال شروط وقيود سيكون على أية 

تجبرنا بشكل بنية نظرية أن تأخذها بعين الاعتبار من أجل "إنقاذ الظاهرات"، دون أن 

. فلن يكون لدينا عندها سبب حاسم  فضر على  صريح
ً
بعض البنى على أنها لامركزية جدا

 بالأحرى من عائلة 
ً
للاعتقاد بأن مثل هذه العائلة من الأساسات النظرية الفعالة )بدلا

 ما من 
ً
أخرى من الأساسات( تترجم، عبر ما تضيفه للنظام البسيط من الظاهرات، شيئا

 التي يستخدمها بنية "الواقع الحقيقي". إن حجة ت
ً
عددية البنى النظرية التكافئة تجريبيا

ع كما يبدو، في ظل مقدمة القياس هذه، دسبانيا ضد الواقعية البسيطة يمكن أن توسَّ 

لتشمل نقد أطروحته في الواقع الحجوب. مع ذلك فإن لدى دسبانيا إجابة جاهزة عمل 

ينة للفيزياء العاصرة، في مواجهة على تنقيتها وتهذيبها بشكل مميز، ترتكز على نتائج مع

هذا التهديد بعودة حجة التحديدية التحتية ضد ومقابل أطروحة الواقع الحجوب. 

 . 2 - 3سوف نتطرق إلى ذلك في الفقرة التالية ونناقشه في الفقرة التي بعدها 



133 

 "الواقع الحجوب" والانتقادات الوجهة له 3 -3

ب هي التي تواجه في كافة الأحوال النسبة الأعلى إن هذه الأطروحة في الواقع الحجو 

من الاعتراضات أو من الواجهات مع سوابق تاريخية، من قبل محاورين لبرنار دسبانيا في 

إن السمات البنيوية التي يقدمها دسبانيا  L. Solerالؤلف "الفيزياء والواقع". يكتب سولر 

حال اعتمدنا "الفرضية حول موضوع الواقع الستقل تكون مشروعة فقط في 

اليتافيزيائية" التي تكون النظريات الفيزيائية وفقها، مثل اليكانيك الكمومي، قابلة 

رة قبل  لوصف  وغير مقرَّ
ً
الواقع. وهذه الفرضية نفسها تظل، وفقا لها، فائضة علميا

 M. Mugur-Schachterشختر  -اليكانيك الكمومي وبعده على حد سواء. وتوجه موغور 

، عندما تعيد إبراز التعارض بين )ا
ً
هو،  وصف( مفهوم 0لنقد إلى نقطة أكثر جوهرية أيضا

( 4بإطار إدراكي وأداتي وذهني، و ) نسبي ومتعلقبالنسبة لها كما بالنسبة لدسبانيا، دائما 

تجاه ما نحن عليه ا الإستقلاليةمفهوم الواقع "الستقل" الذي يفترض بالضبط 

ه بها. فإذا قبلنا أن "بنية" ما بالعنى الذي يقصده دسبانيا هي والطريقة التي نستكشف

، وأنه ترتبط بكل وصف "نسبية وصفية"، فعلينا عندها الاستنتاج بأن وصفعبارة عن 

الفهوم نفسه "للبنى العامة للواقع الستقل ]...[ الذي ينطوي على مواصفات يمكن 

: وصف لش يء غير تعارض ذاتياممعرفتها لنمط وجود الواقع الستقل، هو مفهوم 

 موصوف". 

يجيب برنار دسبانيا على ذلك على مرحلتين. فهو يشير في الرحلة الأولى إلى أن 

الأوصاف البنيوية التي يسقطها على "الواقع الستقل" لا تتعلق بنظرية خاصة، ألا وهي 

عبر مواجهة نتائج اليكانيك الكمومي. بل هي ترتكز بدرجة أكثر مباشرة بكثير على التجربة 

هذه الأخيرة مع مبرهنات عامة ميتانظرية. إن "أطروحة لاإنفصالية الواقع الستقل" 

ل، ووفقها فإنه لا توجد أية نظرية محلية وقابلة ترتكز على سبيل الثال على مبرهنة ب  

 تكون قابلة لإعادة إنتاج بعض مجموعات النتائج التي تنبّأ بها 
ً
للتفسير أنطولوجيا

 )من قبل مجموعة الباحثين الذين عملوا مع آلان ال
ً
يكانيك الكمومي والثبتة تجريبيا



134 

بالطبع مشروطة بالفرضية ذات الحد الأدنى، التي  أسبكت(. لكن هذه الأطروحة تظلّ 

 حتى وإن لم يكن 
ً
يتقاسمها دسبانيا مع مؤيدي النظريات القابلة للتفسير أنطولوجيا

ر من أجل الاستفادة من ترتيب الظاهرات يتفق معهم في نقاط أخرى كثير  ة، والتي تبرَّ

)"ذات الصلة"( في سبيل رسم بعض سمات الواقعية "الستقلة". فالسألة كلها تتلخص 

في معرفة أي السمات يمكن تحريرها بشكل عادل على هذا النحو، وما هو النظام 

 الأساس ي لثل هذا الوصف. 

ية من جواب دسبانيا. ففي معرض إجابته على عند هذه السوية تبدأ الرحلة الثان

شختر، وعلى كتاب كثيرين آخرين، يؤكد دسبانيا أنه لا يمكن اتهامه بإرادة  -موغور 

إعطاء اليكانيك الكمومي حالة الوصف، ولا محاولة "وصف" "الواقعية الستقلة". 

"
ً
يك الكمومي يزودنا إن اليكان .ويقول: "أنسب إلى اليكانيك الكمومي حالة تنبؤية حصرا

، أو بتمثيل، 
ً
. ينجم سوء 220« "لا هو كائن»"]...[ باحتمالات ]...[ وليس بوصف أبدا

التفاهم على الأرجح من تباعد دلالي أو معنوي حول موضوع كلمة "وصف". ووفق 

دسبانيا، أن نطلب من نظرية أن تكون أكثر من تنبؤ بسيط، وأن ننسب لها قدرات 

، أي مقترحات ذات مغايرة للواقعني أن ننتظر منها مقترحات وصفية بشكل خاص، يع

 حول ما كنا نرصده، إذا ما 
ً
"]...[ تضمينات، ليس فقط حول ما سوف نرصده بل أيضا

هو »تعرّضت الشروط الخارجية لبعض التغيّرات، وكان الجسم الوصوف قد بقي 

ضوعية قوية"، "ممكن ". يكافئ ذلك بالنتيجة اعتبار النظرية كنظرية ذات "مو 221«نفسه

 بواسطة الأجسام. لا 
ً
كة جوهريا

ّ
" بمصطلحات خصائص متمل

ً
تأويلها وتفسيرها أنطولوجيا

يأخذ دسبانيا بمثل هذا التطلب، الخاص بأنصار النظريات ذات التغيرات الخفية، ولا 

يحافظ عليه. وبهذا العنى فهو محق بتأكيد أنه يمتنع عن نسب حالة وصفية للميكانيك 
                                                           

 في عدة مناسبات، في كتبه ومقالاته، قناعته بأنه لم 349، ص. الرجع السابق 220
ً
. أظهر برنار دسبانيا أيضا

توجد أية استراتيجية نظرية سمحت حتى الآن بإرجاع تابع وصفي إلى رموز اليكانيك الكمومي، مثل متجه 

 ه للتفسيرات الواقعية بشكل مباشر لنظريات فك الترابط. في نقد H. zwirn، نراه يوافق زويرن PRالحالة. في 
221 B. d'Espagnat, in PR, p. 370. 



135 

كمومي. لكن عندما يعتقد محاورو دسبانيا أنهم اكتشفوا عنده محاولات لوصف الواقع ال

بطريقة ما بالاعتماد على نتائج الفيزياء العاصرة، فإن كثيرين منهم يكون لديهم بشكل 

 لهذه 
ً
 سريعا

ً
واضح في أذهانهم مجموعة من العاني الأوسع لهذا الفعل. إن تأليفا

يعطي بشكل تقريبي ما يلي: يظل بإمكاننا القول إن نظرية ما  الجموعة من العاني سوف

وفق خطوط عريضة الواقع إذا كانت بناها القانونية متقابلة بشكل شامل مع  تصف

بنية هذا الواقع. ويمكننا قول ذلك حتى إذا كانت مثل هذه البنى القانونية ترتب وتنظم 

. ووفق هذا العنى ا
ً
 ذات تابع تنبؤي حصرا

ً
لثاني، لا يبدو من الخطأ الزعم أن برنار رموزا

 
ً
 وصفيا

ً
 وغير ، دسبانيا يحاول الحفاظ على فكرة أن عنصرا

ً
، وجزئيا

ً
مهما كان ثانويا

 بالنظريات الفيزيائية. 
ً
 مباشر، يكون مرتبطا

فإذا ما قبلنا بذلك، يبقى هناك خيار يجب القيام به. إما أن نعتبر أن هذه الطريقة 

، وشبه "الاستعارية"الأخيرة الشاملة ج
ً
، في رسم خطوط الواقع تشكل استثناء 222دا

 بإطار بيئي معين؛ وفي هذه الحالة فإن 
ً
للمبدأ الذي وفقه يكون كل وصف متعلقا

 بـ التأكيد، الذي يقول بأن التوصيف البنيوي الذي تكشف عنه الفيزياء الحديثة يتعلق

 م"
ً
. وإما، عقعالواقع الستقل"، يكون تأكيدا

ً
العكس، نوسع صحة مبدأ السياقية لى ولا

يتعلق  بماذاأو الوصف الأولي، وعلينا عندها التساؤل  ليشمل كافة أشكال الوصف

الخطط الإجمالي الشامل والبنيوي الذي وضعه دسبانيا ابتداء من دراسته العمّقة 

مكن ، فإن إجابة ممكنة على ذلك ي5 - 3للفيزياء الكمومية. وكما سوف نرى في القطع 

صياغتها بالقول إنه على عكس التحديدات التنبؤية )الأوصاف بالعنى الأضيق للكلمة( 

 بشروط إدراكية أو أداتية 
ً
، فإن البنية التي تنتج عن خاصةالتي يكون كل منها متعلقا

نظرية مثل اليكانيك الكمومي )أي الوصف بالعنى الأوسع( تتعلق بسوية خلفية برغماتية 

 الحدس  . إن هذهشاملة
ً
السوية الخلفية الكلية تتطابق مع القواعد التي يفترضها مسبقا

                                                           
 B. d'Espagnat, Le réel voilé .316، ص. الرجع السابق 222



136 

 )غير محدود حتى هذا اليوم( من النشاطات 
ً
أو توقع النتائج لصف عريض جدا

 . 223العملياتية

لقد عبرت عن الإحساس في الفصل الثاني أنه، إذا كان دسبانيا قد اختار الخيار 

مع أنه شرع في الخطط الثنوي لنظرية العرفة  الأولي، فذلك لأنه لم يصفي حسابه مع

أن التشكيك بأهمية هذا  لدسبانيا. لأنه، حتى إذا كنا ننسب توجيه نقد شديد له

الخطط لا يجب أن يؤخذ كنقطة انطلاق للتأمل حول الفيزياء، بل يفرض نفسه فقط 

بهذا التشكيك  عند نقطة وصول أو نهاية هذا التأمل، فإنه يبقى أنه لا يجب بعد القيام

 من أية مفاعيل رجعية حول التمثيلات والفردات الستخدمة من أجل 
ً
أن يكون خاليا

عرض نمط الصلات التي تقيمها العلوم مع الواقع الحقيقي. تفرض الأطروحة اللاثنوية 

، وتمتد نتائجها من حيث البدأ، ما أن يتم القبول بها، لتشمل 
ً
نفسها في النهاية فعلا

الأولى للتأمل الإبستمولوجي. غير أن الفردات الستخدمة من قبل دسبانيا في البادئ 

 بنقطة انطلاقه الثنوية؛ أو على الأقل 
ً
أن يترك  يستطيعنهاية السار تظل معلمة غالبا

 الانطباع بأن الأمر على هذا النحو لدى القارئ غير الطلع. 

لاته الإضافية للعلاقة التي إن الاستخدام واسع النطاق لصطلح "انعكاس" مع دلا

سطح معين(، وتآلفه  علىتجمع مصطلحين )انعكاس جسم معين أو مصدر ضوئي معين 

، هو أحد الأمثلة على ذلك. فإذا لم تكن 224مع النظرية العيارية للعالم في مرآة التمثيل

أطروحة الواقع الحقيقي الحجوب تشتمل على الطموح بمعرفة استدلالية للحقيقة، 

ها تشتمل كما يشير دسبانيا على اعتبار أن الفرضية بأن القوانين الكبرى في الفيزياء فإن

 تقدم 
ً

 لهذا الواقع الحقيقي كفرضية منطقية معقولة. إن الحجة  انعكاسا
ً
غير مشوه كليا

  تعكسالتي من النمط "غير الإعجازي" تقود إلى التقدير بأن معادلات الفيزياء "]...[ 
ً
شيئا

                                                           
223 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosohique, Champs-Flammarion, 1997. 
224 R. Rorty, L'homme spéculaire, Seuil, 1990. 



137 

". وعلى مسألة النظام الأساس ي للقواعد التنبؤية للفيزياء الكمومية، 225«الحقيقي»من 

 افتراض أن القواعد العنية هي 
ً
  "]...[ يبدو أنها فعلا

ً
فإن أبسط طرق الإجابة سوءا

هي للسبب نفسه مجهولة « طبيعة» لـ للبنى، الجهولة أو العروفة بشكل س يء، انعكاسات

 ،
ً
 هي أيضا

ً
 226والتي لا تتوافق معنا ولا مع الواقعية التجريبيةأو غير معروفة جيدا

ً
 ". وبدءا

قوانيننا  تكون  من هنا، يصبح من الغري الرجوع والاستناد إلى "]...[ البنى الكبرى التي

 من 227جزئية لها انعكاساتالفيزيائية 
ً
". وهكذا فإن صورة "الانعكاس"، القترحة افتراضيا

من خلال مفهوم أضعف، تعيد على الأقل إنتاج أجل الحلول محل مفهوم معرفة للواقع 

تبادلية مخططها الثنوي: إذا كانت قوانين الفيزياء الكمومية تشتمل على انعكاس لبنى 

 في قوانين الفيزياء. 
ً
الواقع، فإن بنى الواقع يشار لها على العكس كبنى نجد لها انعكاسا

" الذي كان سيكون الجسمع "فكل ش يء يجري كما لو كان الواقع وبناه قد استعادوا موض

 على 
ً
 لهما في نظرية أصيلة للمعرفة. وقد وجد دسبانيا نفسه مجبرا

ً
بشكل طبيعي موضعا

التمييز، لكي يمنع هذا التفسير الخاطئ لوقفه كما سبق ورأينا في الفصل الثاني، بين 

تقل( وعلاقة علاقة التوافق )وهي العلاقة التي أقامها بين النظرية الكمومية والواقع الس

)التي كان لا يزال بإمكاننا الاعتقاد في الفيزياء الكلاسيكية أنها تتأسس بين  الوضوع

 النظرية والعالم الواقعي الحقيقي(. 

 
ً
 اعترف برنار دسبانيا بعد قراءة لهذا القطع أن لفظة "انعكاس" يمكن أن تعطي فعلا

، وثنوية ل
ً
لمعرفة. لكنه يعتقد أن الأمر يتعلق الإحساس بعودة إلى نظرية معيارية تماما

هنا بمسألة تعبير لفظي بالأحرى من كونها تتعلق بالفكر العميق. وقد تحدث في مؤلفات 

أخرى، كما في كتابه "ذرة حكمة"، عن "آثار" تركها "الواقع الحقيقي" في فكرنا، آثار 

ا عندما نأخذ على "الغامضة، وبعبارة أخرى لا يمكن فك رموزها". ويبدو له أنن بـ وصفها

                                                           
225 B. d'Espagnat, in PR, p. 62. 
 . 66 ، ص.الرجع السابق 226
 . 423، ص.الرجع السابق 227



138 

محمل الجد فكرة واقع مستقل أولي بالنسبة للشرخ بين الذات والوضوع، فإنه لا يخلو 

من العنى استحضار آثار خلفها هذا الواقع في الذات. غير أن هذه الطريقة الأخرى في 

 إلى احتمال تعارض في العنى: فهي تحيلنا إلى صورة، ليس لها مكانها
ً
 التعبير تفض ي أيضا

بالتأكيد هنا، لتتالية زمنية )الآثار التروكة في الذات، والناجمة عن "مسيرة الواقع 

الحقيقي"(. يقدر برنار دسبانيا مع ذلك أن هذه الآثار النحرفة عن مرجعية، ثنوية 

ب -الراق ب 
َ

 عن مفهوم الزمن الفيزيائي، ليست سوى نتائج الراق
ً
، وأحيانا

ً
"نقص  لـ أحيانا

م لهذا النوع من الاستخدام؛ وأننا نستطيع تجريدها،  في طواعية لغتنا"، التي لم تصمَّ

 الفكرة التي يحاول 
ً
خطرنا أو تم تحذيرنا، دون أن نحرم تماما

 
شرط أن نكون قد أ

 دسبانيا الدفاع عنها من العنى. 

ر بشكل لا يقاوم بثنوية إبستمولوجية فهو 
ّ
أما العنصر الاصطلاحي الثاني الذي يذك

. ويهدف إدخال السببية الوسعة عند دسبانيا إلى تفسير السببية الوسّعةطلح مص

الانتظامات التجريبية والقوانين الفيزيائية التي تترجمها، وذلك من خلال استحضار "تأثير 

في إعادة تشكيله لحجج  L. Soler. وكما يبين سولر 228الواقعية الستقلة على الظاهرات"

ي يوافقه حول هذه النقطة(، فإن مفهوم السببية الوسعة يجب وتدليلات دسبانيا )الذ

 مفهوم الواقعية الستقلة. وفي الواقع فإن طلبه 
ً
أن يعتبر حتى عنده أنه يسبق منطقيا

بتحديد سبب لانتظامات الظاهرات، الذي تليه عملية حذف للمرشحين من قلب 

ة الواقعية الستقلة. "عندما الظاهرات لثل هذه الوظيفة السببية، هو ما يؤدي إلى فكر 

 
ً
يكون من غير المكن العثور على السبب الذي نفتش عنه بين الوقائع التي يتقنها جيدا

الاستنتاجي، فإنه يبدو لي من الشروع اعتبار أن هذا السبب لا يوجد بينها  -فكرنا العلمي 

"بدرجة أقل من وجودها، لكنه يقع في مجال لا يتقنه فكرنا إتقانا كام
ً
. ولكن في هذه 229لا

م بالإجمال كأحد حدي علاقة سببية، مما  قدَّ الحالة، فإن مفهوم الواقعية الستقلة ي 

                                                           
 B. d'Espagnat, Le réel voilé . 232، ص. الرجع السابق 228
229 B. d'Espagnat, in PR, p. 266. 



139 

يعيد إعطاء تماسك ومتانة للمخطط الثنوي لنظرية العرفة. إضافة إلى ذلك، فإن تدخل 

، هذا الفهوم يفرض "توسيع" العلاقة السببية إلى مجال ما وراء الظاهرات الفائقة الكبر

للأمر الكانطي بعدم تطبيق تصنيفات الفهم  230الظاهري مما يؤدي هكذا إلى التحدي 

الخالص )مثل تصنيف السببية( إلا على صياغة وتنسيق محتوى الحدس الحس ي. هل 

لصطلحات أخرى، ولتمثيلات أخرى مرتبطة بها، تجنب هذه النتائج وسوء  يمكن كان

دام لفظة أخرى، كما على سبيل الثال لفظة الفهم هذا؟ يعتقد برنار دسبانيا أن استخ

 
ً
في الجوهر، حتى وإن كان ذلك يجنّب اللجوء صراحة للفظة  "أصل"، لن تغير شيئا

 من خلال استخدامها الشائع في حقل الظاهرات. يقترح بوتيتو 
ً
 .J"سببية" اللاحظة كثيرا

Petitot قبل بسهولة أكب
 
ر لدى الذين من جهته ترجمة مصطلحات دسبانيا بألفاظ ت

ينتسبون إلى العايير التي وضعها النقد الكانطي للميتافيزياء. "]...[ إن الفرق بين السببية 

عة يوافق في الصطلحات الترانسندانتالية الفرق بين السببية  القطعية والسببية الوسَّ

". ودون 231( بالنسبة للظاهراتGrundكأساس للواقع )« الش يء بذاته»كتصنيف و

في حقل العرفة يبقى من غير المكن الاستغناء عن هذا "الأساس" الدرك  التموضع

 لبوتيتو، كمبدأ للسبب الكافي بالنسبة للعلم التكوّ ن وكفكرة ناظمة 
ً
بالعقل، وفقا

 بالنسبة للبحث أثناء القيام به. 

ه يوافق برنار دسبانيا على هذه الراجعة الكانطية لفهومه في السببية الوسعة، لكن

د  يختلف من جهة أخرى عدة مرات مع كانط ومفهومه الحدود للش يء بذاته غير الحدَّ

 وفق كيانه، عندما يحاول أن يبين أنه بالإمكان الارتكاز على ترتيب الظاهرات من 
ً
إيجابيا

 حول البنية العامة
ً
لة كليا  

ّ
"أساس  لـ أجل تقديم "فروقات" أو ومضات ليست مضل

                                                           
 )في  230

ً
ن نتهمه بتجاهل "قواعد الفهم ( إلى أنها ستكون محاكمة سيئة أ96، ص. PRيشير برنار دسبانيا محقا

 أنه حصل على معرفة حقيقية للواقع الستقل )ولا لرابط السببية 
ً
وحدوده". وفي الواقع، فإنه لم يزعم أبدا

الوسعة الذي يوحده بالظاهرة(، بل فقط الإشارة إلى "الومضات" التي، وفقه، تحصّل لنا الفيزياء العاصرة التي 

 تخصّ موضوعها. 
231 J. Petitot, "Objectivité faible et philosophique transcendantale", in PR, p. 212. 



141 

 س «الواقع»الفرضية بأن "]...[ الواقع". ووفقه، فإن 
ً
 خالصا

ً
 من أن يكون مجهولا

ً
، بدلا

، ليس سوى واقع محجوب
ً
"، هي فرضية تصبح غاية في 232غير قابل للمعرفة نهائيا

( من خلال معطيات الفيزياء 2 - 3العقولية )لأسباب سوف نعود ونناقشها في الفقرة 

والفلسفة الكانطية تتأتى بكل تأكيد من  الحديثة. إن أحد الافتراقات الكبيرة بين دسبانيا

لكانط تميل إلى تجريد الش يء في  الثورة الكوبرنيكية. ففي حين أن الأشكالأو  البنىنظام 

حدّ ذاته عن أشكاله لكي تنسبها إلى الذات التجاوزة، حيث تشكل هذه الأشكال بالقدار 

ينة للواقع الستقل. بل نفسه إشراطات لإمكانية التجربة، فإن دسبانيا يعزو بنى مع

 إلى حد اقتراح مطابقة الواقع الستقل مع هذه البنى: "إن البنى الكبرى التي 
ً
ويذهب أحيانا

هي أصل قوانين الفيزياء" هي "]...[ بنى يمكننا حتى تصورها، في الحالة الحدية، كما لو 

لة«ما هو كائن»كانت هي نفسها   
ّ
 من مجرد كونها ، بد«ما هو كائن» لـ ، أو كعناصر مشك

ً
لا

 ". 233كصفات بسيطة لا هو كائن

يمكننا أن نلاحظ ببساطة مرة أخرى أن التمثيل القدم على هذا النحو، أي تمثيل 

، وعلة )موسعة( 
ً
واقع مستقل يؤثر على الظاهرات، واقع حقيقي متشكل مسبقا

 مع الن
ً
تيجة اللاثنوية للظاهرات ولبناها الكبرى القانونية، ليس التمثيل الأكثر توافقا

ر دسبانيا في الفيزياء الكمومية. ويمكننا بهذا الصدد تقديم تمثيلات معاكسة، أكثر 
ّ
لتفك

 مع فكرته حول التوالد التبادل "]...[ للوعي وللواقع التجريبي"
ً
. يشتمل أحد 234توافقا

ية هذه التمثيلات العاكسة على أن نرى في الانتظامات القانونية للظاهرات ليس أثر بن

 عن البنية الديناميكية لصيرورة  لـ إحصائية مفترضة
ً
"أساس الواقع" بكامله، بل تعبيرا

يجري أو يحدث في قلب هذه البنية. إن  موضوعولقطب  ذات التوالد الشترك لقطبٍ 

سّر ضمن هذه الشروط من خلال 
َ
ف

 
البنى القانونية الكبرى في الفيزياء لا يمكن أن ت

                                                           
232 B. d'Espagnat, in PR, p. 49. 
 . 245، ص. الرجع السابق 233
 . 3-4راجع القطع  234



141 

ا( مع بنى مسبقة الوجود للواقع الحقيقي، بل من خلال قابليتها تقابليتها )إيزومورفيته

 على  فيلترجمة شروط استقرارية كافية للحدود التوالدة بشكل مشترك 
ً
الواقع. واستنادا

فقط بالنسبة لبنى  نسبيذلك فإنه لا يعود لهذه البنى القانونية معنى مطلق، بل معنى 

تفضيلها بواسطة قابلية الاستنساخ أو  لحظات صيرورة التوالد الشترك التي يتم

، يكتب شميتز
ً
 .C 235الاستيلاد الرتبطة بها )بخاصة النشاطات التجريبية(. وهنا أيضا

Schmitz ،بالنسبة للبنى كما بالنسبة لإسناد الخصائص على حد سواء، "فإن تعيينها ،

عرض لوقف ". وسوف نعلائقيكما هو الحال بالنسبة لنتاجها، أي العنى، هو تعيين 

 . 5 - 3دسبانيا إزاء هذه الجملة من التصورات في القطع 

 اخحقيقة والوضوعية 4 .3

في كتاب "الفيزياء والواقع"  J. Petitotوبتيتو  J. Bouveresseيقترح كل من بوفريس 

 للمواقف الفلسفية، حيث يضعان في هذا 
ً
 أصيلا

ً
)وهو حوار مع برنار دسبانيا( تصنيفا

ات دسبانيا. يتوافق هذان التصنيفان كلمة كلمة، على الرغم من أن التصنيف خلاص

أحدهما يرتكز على معايير الحقيقة للقضايا الواقعية، في حين يرتكز الآخر على معايير 

 موضوعية للمعرفة. 

لا يميز بوفريس موقفين فقط اتجاه حقيقة القضايا الواقعية بل ثلاثة مواقف: وفق 

صحيحة بشكل مستقل عن وسائل التحقق منها؛  تكون ضية أن الوقف الأول، يمكن للق

ووفق الوقف الثاني، تكون القضية صحيحة إذا كانت قابلة للتحقق منها؛ ووفق الوقف 

الثالث، تكون صحيحة فقط إذا تم التحقق منها. وهكذا يكون علينا التمييز بين ثلاثة 

اء تحقق مناسب( ومعترف به مفاهيم: "]...[ صحيح، ومعترف به كصحيح )من خلال إجر 

 من فيزيائيي اليكانيك الكمومي 
ً
 أنه صحيح". وبمواجهة ذلك، يبدو أن عددا كبيرا

ً
فعليا

كما يكتب بوفريس قد حسموا الأمر لصالح الوقف الثالث، أي الوقف الجذري ضدّ 

الأخير الواقعية. لكنه يشير إلى أن هذا الوقف ليس موقف برنار دسبانيا. ألم يقترح هذا 

                                                           
235 C. Schmitz, "Objectivité et temporalité", in PR, p. 288. 



142 

 بينهما، 
ً
 بين الخيارين الأقوى، أي الوقف الأول والوقف الثالث، بل دمجا

ً
بالأحرى خيارا

 مع استبعاد الخيار الأوسط؟

: الأنطولوجيا، 
ً
 على ثلاثة مداخل معينة تاريخيا

ً
يشتمل تصنيف بتيتو هو أيضا

لى الفيزياء والوضوعية الشديدة والوضوعية الضعيفة. تنتمي الرحلة الأنطولوجية إ

 -الأرسطية وحدها. وقد جرى اكتشاف الوضوعية الشديدة إثر الثورة الغاليلية 

النيوتونية، التي كانت من خلال استخدامها واسع النطاق لبادئ النسبية، تجعل من غير 

المكن الدفاع عن الأنطولوجيا الأرسطية للأماكن الطبيعية. أما بالنسبة للموضوعية 

مة مميزة للميكانيك الكمومي، مع تخليها عن وصف تحديدات متأصلة الضعيفة، فهي س

في الأشياء، وتقييدها للتنبؤ بالظاهرات التي لا تنفصل عن شروطها التجريبية في 

التظاهر. يعتبر بتيتو مثل بوفريس أن دسبانيا يرتكز على الواجهة بين مصطلحين: من 

طولوجيا، ومن جهة أخرى الوضوعية جهة الوضوعية الشديدة غير التمايزة عن الأن

الضعيفة. ويأخذ عليه بتيتو بأنه يهمل على هذا النحو مساهمة الثورة العلمية الكبيرة 

الأولى، أي ثورة العلم الحديث حول الطبيعة في القرن السابع عشر، كما والعبرة التي 

في الواقع في  استقاها كانط منها. وقد اشتمل الاسهام الذي قدمه علم الطبيعة الحديث

أنه أحلّ موضوعية اعتبرت كموضوعية شرعية محل الخطاب الأنطولوجي الهادف 

(. كانت الفترضةلإعلان التحديدات الحكومة بشكل جوهري من قبل الكائنات الطبيعية )

هذه الوضوعية، التي تبدو بالنظر إلى الاض ي قوية بالنسبة للموضوعية الضعيفة 

 للميكانيك الكمومي، مو 
ً
ضوعية ضعيفة بالنسبة للمشروع القوي الحكوم أنطولوجيا

لفهوم « الذاتي»للفيزياء الأرسطية. ذلك أنها لم تعد تميل إلى تجاوز "]...[ الحتوى 

بالتعريف"، بل فقط لتحديد أشكال أو قواعد تحكم التظاهر بحيث  العلائقيالظاهرة، 

ئقية. لم تعد هذه الوضوعية تهدف أننا نستطيع "أن نضع بين قوسين" هذه الصفة العلا 

ر بلوغها، بل ببساطة 
ّ
 من واقعية تحتية متعذ

ً
للبحث عن تفسير للظاهرات انطلاقا

 من هنا. فعبر الإشكالية 
ً
لتحديد النظام القانوني للظاهرات وتحديد الوضوعية انطلاقا



143 

رح الخلط بين 
 
تسمح  القانونية التي الوصفةالكانطية للتشكيل القانوني كان قد ط

 من التمثيلات ووصف الكينونات اللتمسة  objectivationبالوصول إلى الوضعنة 
ً
انطلاقا

 في الظاهرات.  

يقدم دسبانيا إجابة متسقة مع تساؤل بوفريس ومع انتقادات بتيتو. فعلى بوفريس 

يجيب دسبانيا بأن أطروحته في الواقع الحجوب تسمح في الواقع بدمج ميزات موقف 

كل صريح فيما يخص الفيزياء الكمومية وميزات تصور لاواقعي بشكل جذري، واقعي بش

دون محاولة طرح تأليف مستحيل. وتقود هذه الأطروحة بداية، وبشكل متوافق مع 

موقف معارض ي الواقعية التشددين، إلى اعتبار أنه لا توجد أية قضية يمكن اعتبارها 

 
ً
موضع التنفيذ. يعود ذلك إلى ملاحظة أن صحيحة إذا لم يوضع تحققها التجريبي فعليا

الخيار الوسطي، الذي وفقه يمكن اعتبار قضية ما كقضية صحيحة إذا كانت قابلة 

ببساطة للتحقق منها أو إذا كان من المكن التحقق منها حتى عندما لا يكون قد تم 

 خيار غير قابل للاستخدام في إطار اليكانيك الكموم
ً
ي؛ وهو غير التحقق منها، هو عموما

قابل للاستخدام بسبب عدم التوافق بين مجموعات معينة من البيانات التغايرة )أي 

العطيات التي تتطلب متغيرين مترافقين، كما على سبيل الثال الوضع وكمية الحركة( 

وتنبؤات هذه النظرية. ولكن من جهة أخرى، فإن أطروحة الواقع الحجوب تتقاسم مع 

الواقع ة صراحة فيما يتعلق بالفيزياء الكمومية الحد الأدنى من مرجعية الواقف الواقعي

 الستقل
ً
. وحتى إن كان مؤيد أطروحة الواقع الحجوب لا يأخذ على محمل الجد كليا

رؤية العالم القترحة من قبل هذه النظرية أو تلك ذات التحولات الخفية، وذلك بسبب 

من هذا النمط بواسطة التجربة وبسبب طابعها  التحديدية التحتية الأكيدة للنظريات

  توجدالاصطناعي، فإنه يعتبر أن الهم هو الاستنتاج العام بأنه 
ً
نظريات "قابلة أنطولوجيا

هذه  وجودللتفسير" متوافقة مع التنبؤات الكمومية ومع النتائج التجريبية. يدل مجرد 



144 

 236فسير اليكانيك الكموميالنظريات في الواقع من جهة على أن صعوبات معينة في ت

ليست صعوبات لا يمكن تجاوزها أو حلها، ومن جهة أخرى أن اليكانيك الكمومي لا 

 كما 
ً
يفرض بنفسه استبعاد كل زعم بوجود هدف أو قصد أنطولوجي. ومن الأفضل أيضا

يقترح برنار دسبانيا أنه ربما من المكن الحصول على بعض الرؤى الوثوقة حول بنية 

النظريات القابلة للتفسير التوافقة مع التنبؤات الكمومية.  ثوابتية الستقلة عبر الواقع

ل   Bellوكان عدد من هذه الثوابت قد أوجد بواسطة مبرهنات ميتانظرية، مثل مبرهنة ب 

، وعليهم إنما يرتكز دسبانيا لكي يعطي Kochen & Speckerأو مبرهنة كوتشن وسبيكر 

جوب الحتوى والضمون. نرى هنا لاذا تبقى حجة التحديدية لأطروحته في الواقع الح

التحتية للنظريات غير فاعلة ضد أطروحة الواقع الحجوب وتوصيفاتها البنيوية 

 237الكبرى 
ً
: فهذه الأخيرة تنبثق كسمة مشتركة لأية نظرية قابلة للتفسير أنطولوجيا

زة للفيزياء الكمومية.   متوافقة مع التنبؤات العزّ 

سعى صحيح من حيث مبدئه، لكنه يرتكز على فرضية غير موضّحَة وعلينا أن ال

نناقشها الآن: وهي فرضية أن الثوابت الأكثر عمومية التي تم إيجادها خلال مجرى البحث 

                                                           
رف "و / أو" الذي يدخل في إشكالية القياس. قدم يتعلق الأمر بشكل خاص بالصعوبة الاثلة بما يع 236

 تركز على احتمالية هذا 
ً
 لهذه الصعوبة: "إن كافة النتائج التي يعلنها الفيزيائي تقريبا

ً
 طريفا

ً
شرودنغر بيانا

ذاك الآخر، وذلك في العادة مع عدد كبير من الفروع البديلة. وتبدو له فكرة أنها ليست فروع  أوذاك  أوالحدث 

 في الوقت نفسه فكرة غريبة وشاذة". مع ذلك يشير شرودنغر إلى أن ما أحد 
ً
البدائل بل أنها كلها تحصل معا

لحدود /  اقترانتترجمه صورية اليكانيك الكمومي الطبقة على سلسلة القياس بكاملها، هو بالضبط 

د نفسه في موقف . وهكذا فإنه يجانفصالمصطلحات على شكل تراكب خطي، وليس عبارة عن انفكاك أو 

ع بديل يفترَض ار إليها مباشرة في النظرية، بفر استنكار "]...[ الإكراه في استبدال الأحداث التزامنة، كما هي مش

 E. Schrodinger, The interprtation of quantum mechanics, editedأن النظرية تحدد احتماليات كل منها" )

and with introduction by M. Bitbol, Ox Bow Press, 1995, p. 19-20( إن مشكلة الرور من اقتران .)و )

( النتائج التجريبية الفعالة يختفي إذا، كما هو أومصطلحات التراكب الخطي للصورية الكمومية إلى انفصال )

 بعبارات انفصال 
ً
الحال في النظريات ذات التغيرات الخفية، كانت الصورية قابلة للتفسير أنطولوجيا

 خصائص التي تمتلكها الأجسام. لل
 . 4-3انظر نهاية القطع  237



145 

 من 
ً
 كبيرا

ً
العلمي تكشف عن ش يء ما من واقعية "مستقلة" أصيلة. وفي الواقع، فإن عددا

لا جدال فيه بأن الثوابت البنيوية الصالحة لصفوف  الباحثين يتقاسمون اليقين الذي

واسعة من الوسائل ودروب القاربة تعدّ مرشحين معقولين لوظيفة المثلين الأوفياء لكل 

، إنما لا لأو 
ً
جزء من الواقع الستقل. ويرتكز اقتناعهم هذا على استدلال بسيط جدا

كان يمكن  إذااج التالي: يخلو من ضعف منطقي. ينطلق هذا الاستدلال من الاستنت

 بالطريقة التي 
ً
الحصول على انعكاس وفيّ للواقع الستقل، فإنه لا يمكن أن يتعلق أبدا

بإنشاء علاقة مع الواقع العني؛ من غير ذلك، لن يكون لدينا انعكاس  نحننقوم فيها 

نحن"  "واقع حقيقي كما نراه لـ "للواقع الفعلي كما هو بذاته"، بل انعكاس للـ حقيقي

تحت علاقة معينة. بالنتيجة، إذا كان يمكن تحديد انعكاس بنيوي للواقع الستقل 

 ما 
ً
 عبر تغيير طريق مقاربة هذا الواقع. وهكذا يبدو أن ثابتا

ً
فسوف يكون بالضرورة ثابتا

بشكل لا يقاوم لتفسيره كانعكاس لواقع مستقل. تكمن الصعوبة في أن  بداهةيدعو 

الدقيق للاستنتاج السابق؛ ش يء ما  العكوس يمكن أن يتأتى إلا من اليقين بهذا الصدد لا 

مثل "إذا توصلنا إلى تحديد ثابت ما، عندها فإنه يمثل بالضرورة سمة للواقعية 

، ويجب بالتالي القبول أن اللاتغير أي والحال أن هذه العكوسية لا تصحّ الستقلة". 

ر أي انعكاس مخلص لواقعية من أجل أس غير كافالثبات هو شرط ضروري لكن 

مستقلة. ولكي ندرك السبب الرئيس ي، ذا الستوى الإبستمولوجي بالأحرى منه النطقي، 

 ما في العلوم لا يمكن 
ً
الذي من أجله لا يصحّ مثل هذا العكوس، علينا أن نتذكر أن ثابتا

ة التي تعرَّف أن يستفيد إلا من اتساقه إزاء صف واسع من القرائن الإدراكية أو التجريبي

 ما يظل 
ً
بالنسبة لها التحديدات، وليس من تحرره إزاء كل خلفية سياقية. إن ثابتا

 مهما كان حال نقاط الاستشراف التي نعتمدها من بين مجموعة معطاة من 
ً
مستقرا

نقاط الاستشراف، ولكن ليس بشكل مستقل عن مرجعية مثل هذه الجموعة، بل ليس 

ة الاستشراف. وكما كان يقول الرياض ي فليكس كلاين بشكل مستقل عن مفهوم نقط



146 

Félix Klein 238في برنامجه البحثي العروف بإرلانجن Erlangenفإن الحديث عن ثابت ، 

  أمرٌ 
ً
لا معنى له طالا لم نحدد إزاء أية مجموعة من التغيرات هو ثابت. وهكذا، فإن ثابتا

لامنا حول منظومة الأطر التضمنة ما يكون له على الأقل القدر نفسه من الحظوظ في إع

في نشاط بحثي معطى، أو إذا أردنا حول مجموعة التحولات الرتبطة به، مما له من 

 لواقع مستقل. ومن هنا 
ً
الحظوظ في إعلامنا حول البنى الافتراضية الشكلة مسبقا

ولة مسعاي الخاص، والذي أذكر به خلال القاطع التالية: ويشتمل هذا السعى على محا

تحديد أو مطابقة، في الثوابت القطعية الصحيحة لكل تفسير مقبول للميكانيك 

 بواسطة مجموعة واسعة 
ً
الكمومي، الأثر البنيوي للتحولات العكوسة الفترضة مسبقا

 من نشاطات التحقق، وليس الحدود العامة لواقع "مستقل" بشكل مطلق. 

(، 3 - 4قد سبق وذكرناها في الفقرة  ثمة مشكلة أخرى لا يحلها برنار دسبانيا )وكنا

وهي أن السمات الشتركة، أو الثوابت البنيوية، التي تنتج من كل نظرية يمكن تفسيرها 

 على أنها قابلة لإعادة إنتاج تنبؤات اليكانيك الكمومي، هي في معظمها سمات 
ً
أنطولوجيا

ن هذا النمط القابل سلبية. فالبرهنات اليتا نظرية تشير فقط إلى أن أية نظرية م

، والتفاعلة بطريقة غير دة الوضعالحدَّ للتفسير بمصطلحات كثرة وتعددية من الأجسام 

، لا تكون متوافقة مع مجموعة من مستقلة عن سياق إثباتهاآنية، والزودة بتحديدات 

 من هنا إلى تحويل للسلبي إ
ً
لى التنبؤات الكمومية الثبتة. فهل يمكننا التقدم انطلاقا

ش يء  هوإيجابي، والرور على سبيل الثال من اللاإنفاصلية إلى فكرة أن الواقع الستقل 

"لا" دون تروي على هذا السؤال  بـ ما فريد وغير مغمور في الزمكان؟ يجيب برنار دسبانيا

!( على لاإنفصالية
ً
 من خلال تأكيده: "يبدو لي بشكل واضح أننا لا نستطيع التعرف )سلبيا

 من الوحدانية فيه« اش يء م» 
ً
م( دون أن نستشف في الوقت نفسه شيئا  ."239)يقاو 

                                                           
. وأشكرها هنا لغنى وفاعلية وكرم Christiane Schmitzأدين بهذه الرجعية ذي الصلة إلى كريستيان شميتز  238

 أفكارها. 
239 B. d'Espagnat, in PR, p. 331. 



147 

من خلال هذا الجواب، يبدو أن هذا الافتراض الضمني الذي يسمح لدسبانيا 

بالباشرة بتحويل السلبي إلى إيجابي، وبالوصول إلى الخلاصات البنيوية التي تنتج عن 

قعية الستقلة". ويفترض التحول في "وا للـ ذلك، هو افتراض حدّ أدنى من العقولية

 هذاالواقع أن مبدأ الثالث الرفوع قابل للتطبيق على الواقع الستقل: فإذا لم يكن 

 
ً
 للانفصال، فإنه  الواقع الستقل كثيرا

ً
. والحال أن  يكون وقابلا

ً
بطريقة من الطرق واحدا

 مبدأ الثالث الرفوع هو مبدأ شمولية العقول، مبدأ يكون حقل ال
ً
مكن وفقه مغطى كليا

بالفئات العقلانية. ويفترض مبدأ الثالث الرفوع بشكل خاص، الطبق على الكثرة وعلى 

الواحد، أن يكون مجال التحديدات المكنة للواقع الحقيقي مغطى بشكل كامل بفئات 

الكمية. ولكن ما الذي يضمن أن يكون "الواقع الستقل" بين فئات الكمية؟ وما الذي 

 ضمن فئات تؤثر للوهلة الأولى على الظاهرات؟  يضمن
ً
بشكل أوسع أن يكون واقعا

 
 
تجاوزية، يمكن لبعضهم أن يعتبرها كمسلمة لا غنى عنها للعمل  معقوليةٍ  وحدها مسلمة

العلمي، بما هي مثال ناظم له، يمكن أن تمرّ رغم هذا الافتقار إلى الضمانات. ودون هذا 

علينا أن نرى في اللاإنفصالية مساءلة لطرح تقليدي  النوع من السلمات فسوف يكون 

فيما يخص ما هو حقيقي: ألا وهو قابليته للتحليل الكاني. ثم بمراكمة التناقضات 

والتحديدات التحتية للأطروحات والتشكيك بأطروحات أخرى بواسطة التجربة، فإننا 

ع ماذا يمكن أن تكون سوف نصل على الأرجح إلى مجرد إيقاف الحاكمة التعلقة بموضو 

 . 240"الواقعية الستقلة"

                                                           
موذج على هذا النوع من الإيقاف النشط منذ زمن طويل الن apophatiqueيقدّم اللاهوت السلبي القاربة  240

للتمييز والحاكمة العقلية. وهو يربطه بتأكيد لعدم قابلية تطبيق البادئ النطقية على الطلق، حيث "يتوافق 

(. بيّنت الجدلية البوذية "الدرب الوسطى" بالقابل، N. de Cues, La docte ignorance, P.U.F., 1930الأضاد" )

بألف وثمانمائة سنة، كيف يمكننا أن نحاجج ضد كل طرح يميل إلى تمييز ش يء ما في الطلق،  قبل ويتغنشتاين

 هذه الحاججة إلى أطروحة مبادلة، ودون الوقوع في أي شكل من العدمية )
ً
 ,J.L. Garfieldدون أن نعيد أبدا

The fundamental wisdom of the middle way [traduction anglaise commentée des Stances du milieu 

de Nagarjuna], Oxford University Press, 1995 .) 



148 

عودة ميتافيزيائية لهذا التعليق أو الإيقاف للمحاكمة،  Damasciusاقترح دمسكيوس 

وهو أحد آخر فلاسفة الأفلاطونية الجديدة، وله ترجع القضية ذات الصلة التي 

، لا يكون استشهدنا بها في مقدمة هذا الفصل. "
ً
"  الواحد، إذا كان موجودا

ً
حتى واحدا

كتب دمسكيوس؛ وهذا يعني أن الواحد بالعنى الذي يفهمه الأفلاطونيون الجدد 

 له يشتمل على معارضة 
ً
 منسوبا

ً
 كميا

ً
)وخاصة أفلوطين( لا يمكن حتى أن يرى تحديدا

، الذي يبدو أنه يزودنا الواحدونفهم من هنا إصرار دمسكيوس أكثر ليس على  التعدّد.

 من خلال اس
ً
غير تمرار دلالته الرقمية بعنصر من تمييز الواقع الحقيقي، بل على أيضا

الذي يفلت من أي خطاب، والذي لا يشتمل على أي  pantè aporetonالقابل للوصف 

"الذي لا يوصف على  بـ تحديد لأن فيه لا ش يء يتعارض مع ش يء آخر، والذي نعبر عنه

"
ً
ما لا يمكن وس هذا التحويل للواحد إلى . يبرر دمسكي241الإطلاق" أو "لا يعبر عنه مطلقا

بالجملة التالية: "ربما كان أفلاطون قد رفعنا بطريقة لا توصف، بواسطة الواحد،  وصفه

حتى هذا الذي يدق عن الوصف إلى ما وراء الواحد، الذي هو الآن موضوعنا، وذلك 

 كما أنه من خلال إلغاء 
ً
نا باتجاه أعاد الآخرينبالذات عبر إلغاء الواحد؛ تماما

." فإذا تذكرنا أن دسبانيا يقارب عن طيب خاطر وصفه البنيوي الخاص للواقع 242الواحد

، فسوف يكون علينا أن نترجم الأسئلة 243الستقل من الفهوم الأفلوطيني للواحد

الإبستمولوجية الطروحة أعلاه ضمن هذا السياق اليتافيزيائي القصود. وفي العمق، هل 

دسبانيا ما الذي يمنعنا من الاعتقاد بأن الواقعية الستقلة تشبه أكثر نرغب في أن نسأل 

؟ فإذا وضعنا  ما لا يمكن وصفه
ً
 عدديا

ً
عند دمسكيوس مما تشبه "واحدا" موصوفا

 حجة الفرصة التي وفقها من الأفضل عدم تخيل مثل هذا الأمر لأن ذلك يسحب 
ً
جانبا

 بدّ من القبول أن لا ش يء يمنعه. فلا من الباحثين موضوعهم النهائي الحرض لهم، فلا 
                                                           

241 Damascius, Des premiers principes, Verdier, 1987; J. Combès, Etudes néoplatoniciennes, Jérôme 

Millon, 1989.  
 Damascius, Des premiers principes . 065، ص. الرجع السابق 242
 B. d'Espagnat, Le réel voilè .244ص.  ،الرجع السابق 243



149 

 على 
ً
ش يء يمنع في الواقع أن نتخيل )حتى لو كان ذلك يثير مشاكل لا يزال حلها عصيا

النظريات الحديثة في الانتظام الذاتي( أن كافة التحديدات التي ننسبها إلى محيطنا 

 ميتا الحقيقي هي تحديدات مرتبطة بالشروط العارضة لوجودنا بما هي بنى مس
ً
تقلة ذاتيا

 مع محيطها ابتداء من عمق لم نعد نستطيع بالعنى الدقيق 
ً
مستقرة، منبثقة ذاتيا

 . "الحرج" بـ للكلمة وصفه إلا 

 من مثل هذا الوقف من 
ً
 جدا

ً
إن الطريقة التي يقف فيها برنار دسبانيا نفسه قريبا

، هو موقف هام لا 
ً
 بد من تحليله. ففي التحفظ اليتافيزيائي، ثم يبتعد عنه تدريجيا

الذي يقترح إعادة صياغة  J.-M. Lévy-Leblondإجابته على جان ماري ليفي لوبلون 

 " أو implexité  244للمصطلحات تشتمل تعريفات إيجابية مثل " التعقيد التضمن

"، يوص ي دسبانيا بالحفاظ على تعابير سلبية موافقة ليست pantopie " 245البانتوبيا

للاإنفصالية واللاموضعية. لأنه كما يشرح بقدر ما تتعلق هذه سوى مصطلحات مثل ا

 يعود إلى وصف خاصية )تكون 
ً
الأخيرة بالواقعية الستقلة، "]...[ فإن التعبير عنها إيجابيا

 من التوقف هنا ومن 
ً
عندها أساسية وجوهرية( لا يسمى بالواقعية". مع ذلك، وبدلا

كل خاصية للواقعية الستقلة، فإن دسبانيا محاولة تقديم بيان الامتناع حول موضوع 

يحاول إبراز الأسباب التي بسببها تكون محاولة التوصيف الكانية الزمانية للحقيقي 

بواسطة مصطلح إيجابي هي محاولة غير حذرة. وبمحاولته تعيين أحد هذه الأسباب، من 

مكاني،  -ييز زماني خلال محاولة شرح لاذا الواقع الحقيقي عنيد وصعب الانقياد لأي تم

 
ً
 لأن يرسم بشكل شفاف تمييزا

ً
 بشكل طبيعي تماما

ً
للحقيقي،  آخرفإنه يجد نفسه مساقا

                                                           
في إطار الدراسات الفكرية والإبستمولوجية، يأتي مصطلح "التضمين"، و"التضمينية" للإشارة إلى الدمج بين  244

ب، بين الوضوعية والذاتية، وللإشارة إلى أنه من الستحيل من النظور 
َ
ب والراق الوضوع والذات، بين الراق 

 لفصل بين نتاج معرفي وشروط هذا النتاج العرفي )الترجم(. الإبستمولوجي ا
على عكس اليوتوبيا، وهو مصطلح يشير إلى رؤية للعالم بحيث لا يوجد فيه ش يء، فإن البانتوبيا هي طريقة  245

في التفكير بالعالم بملء تنوعه بحيث نعطي لكل موضع فيه، ولكل كائن وكينونة، الأهمية التي يستحقها، مع 

 )الترجم(. انت
ً
 قاله في شبكة واسعة من العلاقات الزمكانية، ومن الاعتراف التبادل حيث يتجلى معناه كاملا



151 

حيث يتجلى هذا التمييز من خلال الاستخدام التجدد لفعل "الكون": "فالواقعية 

 أولى بالنسبة للزمكان تكون الستقلة يمكن أن 
ً
 ."246حقا

" للردّ بالقابل، استخدم برنار دسبانيا مفه
ً
وم "النظرية القابلة للتفسير أنطولوجيا

على الانتقاد الذي وجهه له جان بتيتو لعدم تمييزه بين الأنطولوجيا والوضوعية 

قابلة الشديدة. فالنظريات الفيزيائية التابعة لشكل قوي من الوضوعية تكون على الأقل 

 كما يشير دسبانيا. وهذا لا يعني أن ه للتفسير
ً
 على أنطولوجيا

ً
ذه النظريات تركز فعلا

الكينونات كما هي بذاتها، بل فقط أن لا ش يء يمنع بشكل قطعي من تفسيرها على أنها 

اللغة "»تصف الخصائص الجوهرية لثل هذه الكينونات. ويطلب دسبانيا أن نفهم أن 

أشياء هي لغة يكون وفقها إما الأشياء ]...[ التي تعالجها الفيزياء هي « ]...[ الوضوعية

". 247كانت توجد على هذا النحو كما لو، أو التصرف حقيقةمفترض أنها موجودة بذاتها 

كما إن اللاواقعية هي ما يسمح لنا بأن نطبق على نطاق واسع قاعدة "كل ش يء يجري 

"، وهذه القاعدة هي ما يجعل البيانات ذات الوضوعية القوية قابلة للتفسير بعبارات لو

 تمييزها عن توكيد أنطولوجي. إن ولادة ومصطلحات يستحيل عم
ً
 علم الطبيعةليا

الحديث كانت لتمثل في هذه الشروط ليس لحظة خسارة الخطاب الأنطولوجي لصالح 

متطلبات شرعية للموضوعية، بقدر ما تمثل الوعي بأن الخطابات ذات القصد 

 ألا تكون صالحة إلا لعنى "كما لو". مع ذلك 
ً
"كما  الـ فقد استمر الأنطولوجي يمكن كثيرا

لو" بالعمل بفعالية كافية لكي يتم نسيانه من قبل معظم الفيزيائيين، وذلك خلال كامل 

  الـ فترة الفيزياء الكلاسيكية. ومع الفيزياء الكمومية فقط إنما أصبح
ً
"كما لو" إشكاليا

 في آ
ً
 برنامج صياغة النظريات القابلة للتفسير أنطولوجيا

ً
خر بدرجة عالية، دافعا

 وحاته )أي "التغيرات الخفية"(.إقطاعاته وطر 

 

                                                           
246 B. d'Espagnat, in PR, p. 381. 
 . 39، ص.الرجع السابق 247



151 

 الذرات وكينونات أخرى  5 .3

 في فكر برنار دسبانيا هي الفصل الذي يقوم به بين 
ً
إن إحدى السمات الأكثر تميزا

 السألة العامة للواقعية في الفيزياء ومواضيع خطابات الفيزيائي. 

وبدائلها الحديثة، مثل الذرات أو  ووفقه، فإن الواقعية فيما يخص الأجسام الادية

عرَّف 
 
الجسيمات الأولية، ليست سوى "واقعية حوادث". ويمكن لواقعية الحوادث أن ت

مة وفق نموذج الكينونات التي تتحدّد  على أنها الاعتقاد بالوجود الحقيقي لكينونات مصَمَّ

ا معناه أنها تقبل بواسطة لعبة الإدراك الحس ي والفعل؛ إنها واقعية مباشرة )بسيطة( بم

بوجود كينونات تشاكلية بشكل أساس ي مع الظاهرات الإدراكية و / أو التجريبية؛ وهي 

"واقعية التجريبية" عناصر وجودية  للـ العناصر الظاهرة جعلتشتمل بالإجمال على 

حقيقية. وبالنظر إلى البنية الحلية للإدراك وللتجريب، فإن من بين نتائج هذا الخيار أنه 

سببية » لـ معيّنة، وبالتالي الفكرة بملازمته لواقعية الحوادث يكون ]...[ الفكرة لحليّةٍ  "

م وفقها 248معينة ]...[« محلية
َ
". ويفض ي هذا الخيار إلى "ديناميكية تعددية" يكون العال

 من كثرة من الكوّنات التموضعة في 
ً
فا

ّ
، وهي تتحرك بعضها بالنسبة لبعضها الكانمؤل

غير أن دسبانيا يعتبر أن واقعية الحوادث هذه هي الرهن الأساس ي الذي يجب  .249الآخر

تحرير الواقعية منه إذا كنا نريد أن تستطيع هذه الواقعية الإجابة على التحدي الذي 

توجّهه لها الفيزياء الكمومية. دون ذلك، ستكون الواقعية اليوم أكثر من أي يوم مض ى 

انتقادات الكانطية الجديدة: "نستطيع تتبع ]...[  ضعيفة أمام الانتقادات من نمط

تفكك وتشوش « الواقعية التجاوزية»]...[ عندما يعلن تحت اسم  Cassirerكاسيرر 

". وبشكل أدق، يعتبر 250للأشياءواقعية، هي في الواقع كما يقدمها، واقعية ميتافيزيائية 

                                                           
 . 24، ص. الرجع السابق 248
لعدم اقتراحه بأن  J.-M. Lévy-Leblondفي هذا الصدد، يعتب برنار دسبانيا على جان ماري ليفي لوبلون  249

تعديلات معجمية اصطناعية هي التي تجعل سمات مسيطرة للمعنى الشائع تستمر تحت غطاء من الجرأة: 

 ". multitudinisme"التحدث عن كمّات بصيغة الجمع يعني تكريس التعددية 
250 B. d'Espagnat, in PR, p. 68. 



152 

 "نات موجودة بشكل منفصلأن الذرات والجسيمات الأولية هي كينو "برنار دسبانيا فكرة 

]...[ أن واقعية  للحقيقة الثابتةهي فكرة رفضتها الفيزياء الحديثة. وهو يعزو أهمية كبيرة "

". وهو يعمل، من أجل إثبات هذا التأكيد، على إظهار 251الحوادث هي رؤية مغلوطة للأمور 

تثبت "الوجود"  تعارض الحاكمات التي تزعم أنها تستند على نتائج الفيزياء الحديثة لكي

 الجوهري لكثرة من الأجسام مثل الذرات أو الجسيمات الأولية. 

يرفض دسبانيا بداية كل الحجج من نمط "الاستدلال باتجاه التفسير الأفضل". 

عة مثل 
ّ
وتشتمل هذه الحجج على التأكيد أن التفسير الأفضل للظاهرات التقط

ي الغرف ذات الفقاعات، أو اللطخات التصادمات والتأثيرات على الشاشات، والآثار ف

الظاهرة بشكل منتظم على الصور التي نحصل عليها بواسطة الجاهر ذات الأثر النفقي، 

. لكن دسبانيا يقدّم ويناقش تفسيرات 
ً
هو وجود أجسام ذات طبيعة جسيمية جزئيا

 مع بنية النظريات ال
ً
كمومية أخرى غير جسيمية لهذه الظاهرات نفسها، وهي أكثر توافقا

 . 252ذاتها

 I Hacking 253وينتقد دسبانيا بالدرجة الثانية، مع تقديم أمثلة داعمة، حجة هاكينغ

التي نستخدمها في تجربة ما، والتي ما لا نقوم إلا برصد آثارها، بل ووفقها أن كينونة 

. 254يمكننا التحكم بها مباشرة أو بشكل غير مباشر، تكون لهذا السبب كينونة حقيقية

 منها في الاء، كما يست
ً
خدم الثال الوافق للعصا التي تبدو منكسرة عندما نغمس جزءا

)الانعطاف أو الانكسار الحاد « كسر»ويتابع: "في تجربة العصا الكسورة فإن الكينونة 

للعصا( يمكن التحكم فيه بشكل تام، أي أن نغير موضع انكسار العصا كما نريد. ويكفي 

                                                           
 . 60، ص. الرجع السابق 251
 ذا الكتاب. راجع الفصل الخامس في ه 252
253 Hacking, Concevoir et expérimenter, Christian Bourgois, 1989. 
 "تحريك  254

ً
"، أو أيضا

ً
 واحدا

ً
يمكننا هنا التفكير بعبارات شائعة عند الفيزيائيين مثل "إرسال إلكترونات واحدا

ر  ، إنما ذرات"، أو "أسر ذرة في تجويف". إن هذه العبارات تعبّر عن تصورات تجريبية تبرّ 
ً

 ووقتيا
ً

، فقط جزئيا

زَة بشكل غامض.   القيام بتمثيلات لأجسام مموضَعَة ومميَّ



153 

 أو إنزالها قليلا في الاءمن أجل ذلك رفع العصا قلي
ً
". مع ذلك، لا يدفعنا هذا الأمر 255لا

كما يلاحظ دسبانيا إلى اعتبار كينونة "الكسر" كواقع حقيقي. فلا بد من إضافة الكثير 

من العايير التجريبية الأخرى التي تكون متقاربة إذا أردنا الوصول إلى ذلك، وهذه العايير 

 ما ينقص في حالة ال
ً
كسر أو الشرخ. وبشكل مماثل )سوف نرى ذلك في الفصل هي تماما

الخامس(، فإن معايير تجريبية معينة تنقص في الفيزياء الكمومية لكي يمكن الإسناد إلى 

الذرات والجسيمات الأولية كما لو كانت كينونات منفصلة، وفردانية متميزة وذات سمات 

 خاصة بها. 

به للواقعية الذرية والتعددية هل يفض ي بالرغم من ذلك هذا النقد الجا

multitudiniste  إلى نسبوية أنطولوجية، مثل نسبوية كوينQuine ؟ وهل يمكننا القبول

بأن أنطولوجية ما توافق ببساطة التجزئة إلى وحدات من العنى التي يشتمل عليها إدراج 

من الخطاب في إطار لساني معين؟ وهل علينا لهذا السبب اعتبار أنه يوجد عدد 

الأنطولوجيات بقدر وجود عدد من الأطر اللسانية الستخدمة، مع حرية كاملة في اختيار 

فية واضحة. إنه الإطار اللساني؟ يجيب برنار دسبانيا على كافة هذه التساؤلات بإجابة نا

ستراتيجية كوين ببعض اليّزات، مثل استراتيجية تقديم "]...[ الشرط يعترف بالتأكيد لا 

حيث كان كثيرون يعتقدون أنهم كانوا يقدمونه حتى ذلك الوقت، في نسب العقلاني، 

. ويقترح حتى 256واقعية جوهرية، مستقلة عن الإطار اللساني، للكينونات موضوع البحث"

ترجمة لصطلحي كوين في الأنطولوجية والنسبوية الأنطولوجية في جدوله الخاص 

قعية التجريبية" و"الوضوعية بالصطلحات: والصطلحان هما على الترتيب "الوا

الضعيفة" )القترنة بتعريف عملي للمفاهيم(. مع ذلك، فإن مجرد استخدام مصطلح 

د التشويشات. لأن هذه الكلمة تعيدنا عادة كما 
ّ
أنطولوجيا في هذا الإطار يبدو له أنه يول

 يشير إلى مطلق ما.

                                                           
255 B. d'Espagnat, in PR, p. 368. 
 . 90، ص. الرجع السابق 256



154 

مع بعض حظوظ النجاح، فالسألة كلها تكمن في معرفة إذا كنا نستيطع أن نتوجه، 

قة، لكنها   
ّ
نحو مثل هذا الطلق. إن إجابة دسبانيا على هذا التساؤل الأخير هي إجابة مدق

 بالإطار اللساني 
ً
إيجابية بشكل أساس ي. فتجزئة العالم إلى كينونات منفصلة يتعلق فعلا

م دسبانيا، ولكن من جهة أخرى "لا بد من وجود سبب، يمكن أ
ّ
و لا الختار، كما يسل

 يعمل»يمكن للمعرفة أن تصل إليه، يجعل من هذا الإطار اللساني 
ً
ومن إطار « إطارا

 
ً
 لا يعمل". إن الوجود الفترض لثل هذا السبب يعطي وزنا

ً
لساني آخر إطارا

، وإن كان بشكل منحرف وغير مباشر، لهذا الجزء أو ذاك من 257"أنطولوجيا
ً
" حقا

 ات(. الواقعية التجريبية بشكل وحدة )وحد

مع ذلك، علينا عند هذه الرحلة إعادة طرح السؤال البدئي، متسائلين إذا كان 

حدّ بجعل بعض الأطر اللسانية بسيطة وأنيقة وجعل أطر  "السبب" الذي أورده دسبانيا ي 

الأطر الأخرى. وهنا  على حسابأخرى معقّدة ومنفرة، أو إذا كان يجبرنا على اختيار أحدها 

، يتبدى أن 
ً
هو خيار حاسم.  ةأو ضعيف قوية faillibilisme تفنيدية الخيار لصالحأيضا

ضعيفة، فإن لا  تفنيديةفإذا امتنعنا عن اتباع دسبانيا حول هذه النقطة وآثرنا اتباع 

ش يء يمنع أن عدة مخططات أنطولوجية وأطر لسانية مقترنة بها تظل على خلاف في 

  التجريبية الإضافيةر وضع علمي معطى، وفي هذه الحالة فإن العايي
ً
وحدها، أو أيضا

حة"، تسمح بالانتقاء بينها. ويمكن لشبكة القراءة الذرية بشكل خاص أن تستمر  "الوض 

، حتى وإن كانت تفرض Bohmوتبقى، على الشكل العدل بشكل عميق الذي اقترحه بوم 

 ولاتجانسات نظرية يراها بعض الباحثين محرّمة. ويمكن لباحثين آ
ً
خرين في الواقع، قيودا

، تمني أن تدوم على الرغم من عيوبها، 0964من مناصري النظرية التي قدّمها بوم في عام 

ميتا وعلى الرغم من السبب العلمي الحاسم الذي يصب في صالحها، باسم قيمة 

 ما يتم ،علمية
ً
.أما فيما يتعلق بالحفاظ على النظرية الذرية، فإن القيمة التي غالبا

الاستمرارية وف نعود إلى ذلك بتفصيل أكبر في الفصل الخامس( هي قيمة إيرادها )س
                                                           

 مع الإشارة هذه الرة إلى ربط لفظة "أنطولوجيا" بمعنى الإطلاق.  257



155 

 مهما  التاريخية
ً
 تاما

ً
في الفاهيم والكينونات. إن الصعوبة، التي يدركها برنار دسبانيا إدراكا

إطار لساني / أنطولوجي يصبح ذا مصداقية  حقيقةكانت توجهاته الخاصة، هي أن تأكيد 

 بالأحرى من أقل إذا كان انتخابه يتض
ً
. فبدلا

ً
ذات إطار مماثل، ألا يجب  حقيقةمن قيما

أن نتحدث هنا عن انتسابها العائد إلى سوية خلفية إبستمولوجية وثقافية ومعيارية، لا 

 تشكل النظريات الفيزيائية وقاعدتها التجريبية سوى عنصر فيها بين عناصر أخرى؟

طلحات الوضوعية القوية، لها إن مساءلة الذهب الذري والخطابات العلمية بمص

: ألا وهي حلّ الأساس الفيزيائي 
ً
 وتكرارا

ً
نتيجة أخرى فائقة الأهمية يعود إليها دسبانيا مرارا

الفيزيائية في الفيزيولوجيا العصبية.  réductionnismeنفسه الذي تستفيد منه الاختزالية 

ول إن الوعي الإنساني قابل وتتمثل النسخة الأكثر كاريكاتورية لهذه الاختزالية في الق

. 258للإختزال إلى خصائص الذرات والجسيمات الدقيقة التي تشكل العصبونات الدماغية

 التي تتماش ى مع هذه التوصيفات بمصطلحات الخصائص 
ً
غير أن التمثيلات الآلية تقريبا

 النظريات ذات التغيرات الخفية، مع ما ف
ً
يها الذرية استمرت وبقيت. فإذا وضعنا جانبا

من جانب مصطنع وتعسفي، فلا بد من الاعتراف أن مفهوم "الخاصية" نفسه قد تم 

استبداله بمفهوم الظاهرة الكلية الرتبط بالشروط الأداتية التصلة بسوية وذكاء الكائن 

الإنساني. أما بالنسبة لفهومي الذرة والجسيم، فهما يتصلان بإجراءات التحليل الكاني 

غير مباشر إلى إدراج الإنسان التجريبي ضمن مجموعة، وإلى الترجمة  التي ترجعنا بشكل

الذهنية والأداتية لهذا الإدراج ضمن جسم الجموعة. يجب أن نضيف إلى ذلك أن ناتج 

 هذه العمليات في التحديد والتقطيع الكانيين لا يصبح 
ً

 أو جليا
ً

إلا بالنسبة إلى وعي  واضحا

ا اسم "الوعي" على الفعل النعكس للتجلي أو الظهور(. )أو بالنسبة على الأقل لإطلاقن

ها الوعيَ  فترض أن تفسّر خصائص  وبالنتيجة، فإن أحد العاني يشير إلى أن الأشياء التي ي 

                                                           
-P. Engel, Philosophie et psychologie, Folioمن أجل مناقشة أكثر دقة بكثير لهذه السائل، راجع  258

Gallimard, 1996 وكذلك ،F. Varella, E. Thompson & E. Rosch, L'inscription corporelle de l'esprit, Seuil, 

1993 . 



156 

". ويخلص دسبانيا إلى أنه 259"]...[ ليس لها هي نفسها وجود سوى الوجود التعلق بالوعي

 عن فرض "فكرة أن الفكر ليس سوى مجرد
ً
" كما يعتقد 260انبثاق من الادة بعيدا

 على رؤية مادية ينشرونها في كتب التبسيط 
ً
كثيرون من الشتغلين بالعلم اعتمادا

 يصعب الدفاع 
ً
العلمي، فإن مجلد العارف العلمية الحالية يجعل من هذه الفكرة أمرا

 . 261عنه ودعمه

رياضيات ضد مفهوم اليتا  Wittgensteinيمكن لصورة استخدمها ويتغنشتاين 

الإسهام في فهم أفضل لبعض عناصر النقد التي يوجهها دسبانيا للاختزالية العصبية 

 
ً
 حقيقيا

ً
الفيزيولوجية. فاليتا رياضيات كما يشرح ويتغنشتاين تستطيع أن تقدم أساسا

للرياضيات بقدر )وبالدرجة نفسها من عدم تقديم( ما تقدم صخرة ملونة في لوحة إلى 

فالصخرة اللونة قابلة في أفضل الأحوال لتوسعة الساحة اللونة . 262القصر اللوّن 

                                                           
259 B. d'Espagnat, in PR, p. 96 (note 9) 

ً
الوعي « وضع نظرية»: "لا يجب السعي إلى 99ص.  PR؛ وراجع أيضا

 ا على نظرية الادة". بتأسيسه
 . 244، ص. الرجع السابق 260
 ,Roger Penroseيمكن لبعضهم أن يأخذ على دسبانيا جهله لوجهة نظر علماء آخرين، مثل روجر بنروز ) 261

The emperor's new mind, Oxford university Press, 1989 على اليكانيك الكمومي 
ً
(، الذين يرتكزون أيضا

". لكن نص دسبانيا يشتمل على مشكلة العقل ـ الجسمنظر مختلفة بشكل مقبول حول "من أجل دعم وجهات 

إجابات ضمنية على طروحات بنروز. فبداية، يؤسس بنروز نظريته حول فيزيائية الفكر على تفسير واقعي مباشر 

ثل هذا التفسير ووصفي للكينونات النظرية للفيزياء الكمومية، والتي لا يتفق دسبانيا معها. إن الحجج ضد م

رحَت في كتاب "
 
 في كتابنا هذا. بالقابل، يعتبر بنروز أن السوية التي الواقع الحجوبط

ً
"، وقد استخدمت كثيرا

يجب وصف الأساس الفيزيائي للوعي عندها ليست على الأرجح سوية البنية العصبية، بل سوية بنية تحت 

 اللجوء إلى  خلوية حاملة لحالات كمومية متجانسة. الشكلة أنه
ً
يقبل بأن هذا الوصف يمكن أن يتطلب فعلا

درك بواسطة الفيزياء وبين التصحيحي الذي وفقه فيزياء غير قابلة للحساب  هكذا بين فكرة أن الوعي ي 
ً
، مزاوجا

 عن صيرورة خوارزمية دقيقة. ألا يكافئ ذلك الاعتراف بشكل موارب بما يؤكده دسبانيا، أي 
ً
يظل الوعي بعيدا

الفعالة للواقع في كليته؟ وفي هذه الحالة، ألا يصبح التأكيد بأن لا ش يء، بما في ذلك حتى  قابلية العرفةعدم 

 الوعي، يفلت من مجال الفيزياء مجرّد شعار فارغ من النتائج؟ 
262 L. Wittgenstein, Remarques sur les fondements des mathématiques, Gallimard, 1983, 7, p. 16; F. 

Schmitz, La philosophie des mathématiques de Wittgenstein, P.U.F., 1988. 



157 

للقصر اللون، ولا يمكن اعتبارها كأساس للقصر إلا بمعنى تصوّري، داخل الصورة 

لأساس ما، كما أن القصر اللون هو  تمثيلأكثر من  تليس يبشكل بحت. أو إذا أردنا فه

اضيات يمكن أن توسّع في أفضل الأحوال لسكن ما. وبشكل مماثل، فإن اليتا ري تمثيل

لعبة الإجراءات البرهانية التي ترتكز عليها الرياضيات، لكنها ليست قادرة بالتأكيد على 

تقديم أساس نهائي للرياضيات وهو أساس يجب أن يكون خارج الإطار الإجرائي. فاليتا 

مستوي الرياضيات رياضيات هي "حساب" مثل الرياضيات، وهي تظل بالتالي مأسورة في 

نفسه التي تريد أن تضع أساسا له. لنعد الآن إلى مسألة الاختزالية العصبية 

الفيزيولوجية. فالزعم أن الدماغ، العصبونات والذرات التي تكوّنها، تمثل كينونات توجد 

 فيه مجازفة وتهور في منظور الدرس الإبستمولوجي الذي يدعونا 
ً
في الطلق سيكون أمرا

إلى تعلمه من ظهور الفيزياء الكمومية. إن نقد "واقعية الحوادث" يقود إلى اعتبار دسبانيا 

 من مظاهر الحقيقي التصل 
ً
أنها ليست سوى واحدات للمعنى وللمفاهيم تترجم نمطا

بإجراءات وعمليات استقصاء بيولوجية أو فيزيائية تستخدمها كائنات عاقلة وواعية. 

لعقلانية )العتقدات، والنوايا، والشاعر، إلخ.(، التي ينطبق ذلك أيضا على الفاهيم ا

 بإجراءات تبادل "بين ذاتي"،  التصلتترجم نمط تحديد لظاهر الواقع الحقيقي 
ً
أحيانا

ستخدم من قبل كائنات عقلية وواعية واقعة في 
 
 بمناهج استقصاء نفسانية ت

ً
وأحيانا

لة التشدّد الصارم إلى برنامج يهدف إلى شبكة هذا التبادل. يمكننا بالتالي الانضمام في حا

اختزال الجموعة الثانية من الفاهيم إلى الجموعة الأولى، على الرغم من أننا نشك بأن 

 ثمن جهله للسمة العلائقية )والتصلة بسياقات 
ً
 جدا

ً
هذا البرنامج يجازف بأن يدفع غاليا

الوصل بينها. ولكن حتى مع من الفاهيم التي تم  الإثنتين( بين الجموعتين منفصلة

افتراض مثل هذا البرنامج المتلئ، علينا أن نفهم أن الفاهيم الفيزيائية والعصبية 

الفيزيولوجية لا تتوصل إلى تأسيس الفاهيم العقلانية إلا بالعنى السطحي حيث تؤسس 

سبة إلى الصخرة اللونة القصر اللون. وبقدر ما تكون مجموعتا الفاهيم معرّفتين بالن

إجراءات تحديد مستخدمة بواسطة كائنات عقلانية وواعية، فإن أيا منهما لا يمكنه أن 



158 

يزعم أنه يؤسس أي ش يء خارج هذا الخطط الوحيد للصحة النسبية. إن وعي الكائنات 

 إليها الكينونات العصبية 
ً
عرَّف نسبيا

 
التي تستخدم الإجراءات والعمليات التي ت

لكينونات العقلية يظل بشكل جذري خارج مدى محاولة الاختزال أو الفيزيولوجية كما وا

التأسيس. وسيكون من غير الحكمة محاولة اختزال الوعي إلى صيرورات دماغية، بقدر ما 

الذي عليه تم  القماشهو من غير الحكمة الأمل بأن نؤسس على رسم الصخرة اللونة 

 تمثيل للقصر.  ورسم تمثيل للصخرة 

 ات والواقعالنظري 6 .3

فيما يتعلق بتصوره لحالة النظريات الفيزيائية، وللعلاقة التي تقيمها مع "الواقعية 

الستقلة"، فإن برنار دسبانيا يخلق لنفسه صفين رئيسيين من الخصوم. فمن جهة هناك 

حقيقية للواقع  معرفةالواقعيون البسطاء، الذين يفترضون أن النظرية الفيزيائية تمثل 

 الحقيقي، 
ً
 إلى حدّ اعتبار أن الكينونات النظرية توافق حرفيا

ً
والذين يذهبون أحيانا

كينونات من العالم كما هو. ومن جهة أخرى، هناك الأداتيون الذرائعيون، والتجريبيون 

)وخلفاؤهم العملياتيون القادرون على أن يأخذوا بعين الاعتبار تضمين إجراءات القياس 

 بصرامة بنتيجة نجاح القواعد التنبؤية في تشكيل الظاهرات(، الذين 
ً
يتمسكون جميعا

للفيزيائي في مجال تجريبي معين، دون الرغبة بتقديم تنازلات فيما يتعلق "بمستوى تحليل 

. إن الحجج التي يسوقها دسبانيا ضد الواقعية 
ً
" يذكرونه مع ذلك تلميحا

ً
أكثر عمقا

ع  للبيانات ذات "الوضوعية القوية" في البسيطة، أو ضد إمكانية القيام باستخدام موسَّ

الفيزياء الكمومية، أو ضدّ "واقعية الحوادث"، سبق وعرضناها في الفقرات السابقة. 

وسوف نركز هنا على الحجج التي يسوقها ضد التجريبيين. إن اللوم الأساس ي الذي يوجهه 

"إن قاعدة في  لهم هو التخلي عن كل شكل من أشكال التفسير في العلوم. يقول دسبانيا:

". إضافة إلى ذلك، فإن 263التنبؤ لا تفسر بالعنى الدقيق للكلمة أي ش يء على الإطلاق

السمة الناسبة للقاعدة التنبؤية تتطلب هي نفسها أن يتم تفسيرها، وإلا فإن سبب 

                                                           
263 B. d'Espagnat, in PR, p. 103. 



159 

 في غموض مطبق. فمن أجل الوصول إلى هذا النمط الأخير 
ً
ترك قابعا نجاح النظريات ي 

إنما يتوصل دسبانيا من جديد "]...[ إلى الفكرة بأن لفهوم السبب بعض من التفسير 

". لأنه، كما يتساءل، كيف نأخذ بعين الاعتبار واقع 264الصحة حتى إلى ما وراء الظاهرات

أن مثل هذه البنية النظرية يسمح بالتنبؤ بالظاهرات، في حين أن بنى نظرية أخرى لا 

قول أن يكون ثمة هنا أثر للصدفة. على العموم، يبدو تتوصل إلى ذلك؟ "يبدو من غير الع

ستقلة هي أصل هذا الخيار هي فرضية أكثر الواقعية البالأحرى أن فرضية أن تكون 

"
ً
 . 265ترجيحا

إن البديل العلن على هذا النحو هو بديل تقليدي: وهو يشمل في الرحلة الأولى منه 

ي الرحلة الثانية على التفسير الواقعي "وصفات التي تعمل"، وف للـ التلمّس التجريبي

للنظريات.مع ذلك، إذا كان دسبانيا يعزّز بشكل لا لبس فيه الحالة الثانية، فإن نقده 

 للكينونات النظرية لا يخلو من إضعاف لنطاق خياره. 
ً
الذي تحركه واقعية مباشرة جدا

حدّ على فجزء الإيزومورفية )التماثل( بين الواقعية الستقلة والنظريات  الفيزيائية ي 

 لدسبانيا ببعض البنى الشرعية والقانونية الكبيرة، ووحدها هذه الأخيرة هي 
ً
الأرجح وفقا

 التي "يتم تفسيرها" بالنتيجة وفق النمط الواقعي. 

ص بالضرورة إلى 
َّ
قل

 
ألا يمكننا أن نتصور الض ي حتى نهاية هذا الإضعاف، دون أن ن

إدراك ثالث للنظريات الفيزيائية، لا واقعي ولا تجريبي، فهم التعسّف التجريبي؟ ألا يوجد 

يشتمل على النظر إلى هذه النظريات على أنها أقل من انعكاس جزئي للواقع الحقيقي، 

إنما على أنها أكثر من مجرد وصفات؟ أليس من المكن أن نقدّم للنظريات الفيزيائية 

 أقوى من إثبات الحالة 
ً
لقابليتها في "إنقاذ الظاهرات"، دون أن  التالية للتجربةتبريرا

نحدّد مع ذلك هذا التبرير بدرجة لا على التعيين من الإيزومورفية بينها وبين الواقعية 

 من هذا النوع، يشتمل على الجاهرة بلاأدرية ميتافيزيائية 
ً
 وسطيا

ً
الستقلة؟ إن موقفا

                                                           
 . الرجع السابق 264
 . 16، ص. الرجع السابق 265



161 

اعتبار بنية النظريات على أنها  كاملة مثل التجريبية إنما تتقاسم مع الواقعية اليل إلى

فائقة الأهمية، ليس في خطوطه العريضة سوى الفلسفة الترانسندنتالية )التجاوزية(. 

 لا يستهان به من الهيكلة البنيوية للميكانيك 
ً
فعند كانط على سبيل الثال نجد أن جزءا

ر بقابليته للتعبير، في الإطار الخاص لتطبيقه على مفه برَّ وم الجسم الادي، عن النيوتني ي 

. لا ينظر كانط إلى قوانين نيوتن الثلاثة، أي قانون 266الشروط العامة لإمكانية التجربة

انحفاظ الادة، وقانون العطالة وقانون الساواة بين الفعل ورد الفعل، لا كوصفات 

 له التعبير، القابل للتطب
ً
يق تنبؤية ولا كوصف صادق للش يء بذاته. بل هي بالأحرى وفقا

على الفهوم التجريبي للجسم الادي، لشروط إمكانية العرفة الوضوعية الثلاثة ألا وهي 

"قياسات التجربة": فدوام الاهية يعبّر عنه بانحفاظ الادة، ويعبر عن السببية بتناسب 

 القوة والتسارع، في حين يعبر عن الوحدة بالساواة بين الفعل ورد الفعل. 

انيا هذا الخيار، لكنه يعطي عدة أسباب تقوده إلى عدم الأخذ به ولا يجهل برنار دسب

 .A 267)أو على الأقل للحد من أهميته(. أما السبب الرئيس ي فيستعيره من شيموني

Shimony فشيموني يلاحظ، على إثر بوبر، أنه "]...[ في فكر كانط، لا بد للتخلي عن كل .

 مخال
ً
 في التأكيد أنه لا بدّ لنا أن نتيح زعم بمعرفة للش يء بذاته من أن يجد رأيا

ً
 قويا

ً
فا

معه، فيما يتعلق بالظاهرات، معرفة أكيدة مؤسسة بشكل راسخ على قاعدة مفاهيمنا 

. مع الأسف، كما يؤكد شيموني، فإن تحولات الرياضيات والفيزياء خلال 268"السبقة

 منطالقرن النصرم جعلت من الأشكال الكانطية 
ً

 السابقة للتجربة سبقا
ً

وحتى من  قيا

.  سابقة للتجربةالفكرة نفسها لعرفة تأليفية 
ً
 لا يمكن الدفاع عنه مطلقا

ً
 أمرا

لت للتأليفية  هم 
 
في العلوم الحديثة هي  السابقة للتجربةإن هذه الفكرة للسمة التي أ

للحدس الحس ي  السبقةفكرة مقبولة بسهولة، منذ النقد الذي قام به أينشتين للأشكال 
                                                           

266 E. Kant, Premiers principes métaphysiques de la science de la nature, Vrin, 1990; J. Vuillemin, 

Physique et métaphysique kantiennes, P.U.F., 1987. 
267 A. Shimony, Search for a naturalistic world view, I & II, Cambridge University Press, 1993. 
268 B. d'Espagnat, in PR, p. 103. 



161 

الزمان(، وحتى النقد الذي قدّمه هايزنبرغ لصفوف معينة من الفهم )السببية )الكان و 

والاهية(، إلى درجة أنه بالكاد يكون من الفيد التذكير بدوافعها. يعترف مفكرون ينتمون 

أو  E. Cassirerإلى الكانطية الجديدة من النصف الأول من القرن العشرين، مثل كاسيرر 

 لدى  ، بأنG. Hermann 269هرمان
ً
ر تماما

ّ
ب على معتقد متجذ

ّ
مهمّتهم كانت التغل

معاصريهم: وهو العتقد بأن الفلسفة الترانسندانتالية )التجاوزية( كانت قد فقدت 

 
ً
مصداقتيها بمواجهة علوم عصرهم. مع ذلك سرعان ما ظهر أن الوضع لم يكن محسوما

 ولا غير مناسب إلى هذه الدرجة بالنسبة للمقاربة الت
ً
جاوزية كما أمكن الاعتقاد تماما

للوهلة الأولى. فمن جهة، كان مبدعو اليكانيك الكمومي، مثل هايزنبرغ وبور، يقبلون هم 

ضمن لدى كانط ظلت تحتفظ بكامل ملاءمتها  السابقة للتجربةأنفسهم بأن الأشكال 

ة الزمانية، السببي -؛ وبأن الافتراض السبق للسمات الكانية محيط التجربة اليومي

 للتعبير عن 
ً
والجوهرية، لهذه التجربة على مدى استخدام اللغة الشائعة كان ضروريا

. من جهة أخرى، وكما يلاحظ 270النتائج التجريبية التي ترتبها النظريات العلمية الجديدة

 إحياء وتجديد الفلسفة التجاوزية في الفيزياء الحديثة 
ً
، فإنه من المكن تماما

ً
بتيتو محقا

حيز التجربة اليومية والتدخلات التجريبية(، وذلك شرط أن نترك  إلى ما وراءك )بما في ذل

 الشكل العقلاني الخاص الذي كان قد أعطاها إياه كانط من خلال عقيدته في 
ً
جانبا

فقط. والحال أن الأساس ي في النهج التجاوزي  الأساس يالقدرات، ولا نأخذ منها سوى 

"ما هو  لـ الوصفيةللموضوعية، وإلى استبدال البادئ  يةالبنية الأساسيقود إلى إشكالية 

 الصالحة للظاهرات.  التوجيهيةكائن" بالبادئ 

إن مبدأ تحديث وإعادة تفعيل النهج التجاوزي الذي أقترحه، مع عدد من الؤلفين 

. فهو يستبعد الحافظة على بديهيالآخرين، يتلخص في العمق بحشد وتعبئة ما هو 

                                                           
269 E. Cassirer, Determinism and indeterminism in modern physics, Yale University Press, 1956 ؛ 

G. Hermann, Les fondements philosophiques de la mécanique quantique, trad. A. Schnell en 

collaboration avec L. Soler, introduction et postface par L. Soler, Vrin, 1996. 
 L. Soler, introduction à G. Hermann, Les fondements philosophiques de la mécaniqueانظر  270

quantique ،25، ص. الرجع السابق . 



162 

 من التأليفية الأشكال الك
ً
، واعتبارها كأشكال عالية البديهيةانطية الؤرخة تاريخيا

بداهة وثابتة. فهذا البدأ يرتكز على العكس على أن يحل محلها ما يمكن تسميته 

، أي مجموعة من الافتراضات السبقة الأساسية الرتبطة بنمط النشاط وظيفية

فتراضات السبقة، فإنه يمكن أن يكون المارَس. فبما أن لكل نمط نشاط إطاره من الا 

وظيفية ما في حال حصول تعديل على هذا النشاط. وهكذا  بداهةمن اللازم التخلي عن 

 سابقة للتجربة أصيلة 
ً
نفهم أننا نستطيع أن نتجاوز ولو بشكل جزئي على الأقل أشكالا

الكانطية لكانط دون أن نتخلى مع ذلك عن الفلسفة التجاوزية. كانت هذه الأشكال 

وثيقة الصلة مع الافتراضات السبقة للمحاكمة والفعل في الوسط الباشر للإنسان. 

فليس ثمة ما يدهش في أن إعادة تعريف النشاطات التجريبية بهدف توسعة حقل 

استقصائها إلى ما وراء الوسط اليومي قد ترافقت بتعديل عميق لافتراضاتها السبقة، 

 في إعادة صياغة وأن ذلك يفرض على الفيلسو 
ً
الوظيفية التي  البداهةف التجاوزي عملا

 . 271ترتبط بها

التجاوزية التي رسمناها لتونا لا تسمح بشكل واضح بموازنة  -إن القاربة البراغماتية 

الخسارة التي أشار لها شيموني: ألا وهي خسارة مشروع معرفة أكيدة، مرتكزة على 

ة للفكر. لكنها تتيح توقع إمكانية الوصول إلى صفوف مفترضة كصفوف غير متغيرة وثابت

هدف آخر لا يمكن تجاهل أهميته الإبستمولوجية بحال من الأحوال. وهذا الهدف هو 

الوصول إلى تبرير لبنية كل نظرية فيزيائية، ليس من خلال إدراجه في خطوط القوى 

لعايير التي لواقع مستقل مسبق التشكل، بل عبر قدرته، في قلب شكليته، على جمع ا

 النشاطات التجريبية التي تأخذها بعين الاعتبار. إن الصعوبات 
ً
تفترضها مسبقا

والإضعافات الضرورية للمشروع الواقعي، التي بينها دسبانيا بشكل واضح، يتم تجنبها 
                                                           

. لكن لا تحَلّ كافة الصعوبات على هذا البداهةنرى هكذا أن الفلسفة التجاوزية لا تستبعد تدرجية في  271

، الستوى. فكيف نفهم في الإطار الحصري للفلسفة التجاوزية، دون ذكر 
ً
ة مسبقا

َ
ل
ّ
حكم "واقعية مستقلة" مشك

 
ً
 لإعادة تحديد نشاط تجريبي، وتعديل افتراضاته السبقة،  مضطرينأن نكون أننا نستطيع أحيانا

ً
عمليا

 . 1-0الوظيفية القترنة به؟ اقترحنا إجابات على هذه الأسئلة في القطع  بداهتهوبالنتيجة إلى إعادة صياغة 



163 

ف التجريبي للمحاكمة في 
ّ
على هذا النحو، إنما دون أن نضطر مع ذلك إلى التعليق والتوق

، فإننا نلمح 1 - 0. وبالثل، وكما أشرنا إلى ذلك في الفقرة 272النظرية موضوع البنى

مة  إمكانية فهم تاريخ العلوم الفيزيائية ليس كالتقاء مقارب نحو صورة واقعية مصمَّ

 ديناميكية نشاطات 
ً
بشكل إحصائي، بل كتعميم تدرّجي للمعايير التي تفترضها مسبقا

التشكيلات النظرية التأقلمة مع كل مرحلة  البحث، وككشف عن هذه العايير بواسطة

 من مراحل توسعها. 

وبالطبع، فإن مراحل التشكل هذه للنشاطات التجريبية ولعاييرها ليست اعتباطية 

س ضمن أدوار من اللاتغيّر العملياتي الأكثر فأكثر  : فهي مشروطة بقابليتها لأن تؤسَّ
ً
أبدا

، أدوار تعمّم اللحظة الناشئة من
ً
عملية الاستقرار والترسيخ المثلة من خلال  اتساعا

تأسيس الوضوعية في الوسط الحيط للكائن الحي الذي هو الإنسان. ببساطة، وفي مثل 

هذا النظور، فإن انتظامات نتائج النشاطات التجريببية )أو "أدوار اللاتغير"( لا يمكن 

 لشكل حقيقي 
ً
 اعتبارها كتعبير دقيق نسبيا

ً
يه تندرج هذه النشاطات، وف معرّف جوهريا

ق عليها. وبالتالي  التعريف الشتركبل كمحصلة لصيرورة  للنشاطات وللأشكال التي تطبَّ

 بالأحرى من أن تكون مجرد انعكاسات لنطقة استقرارية مطلقة 
ً
فإن الثوابت الكبرى بدلا

، فإنها هنا مصممة مثل تكوينات ثابتة 
ً
لة مسبقا

ّ
بصف  متعلقةتنتمي إلى واقعية مشك

 من صيرورات إنتاج الظاهرات، وهي صيرورات قابلة للنسخ والتوالد
ً
 .273واسع جدا

إن قيمة الثوابت الكونية يمكن أن تعتبر هي نفسها على الأرجح، من خلال تطبيق 

لكينونات بيولوجية، قابلة  للانبثاق الشترك، كشرط للمبدأ الإنسانيالتنوع الضعيف 

 لهذه القاربة، فإنه لا لمارسة نشاط إبستمولوجي )معر
ً
في(، ولأجسام هذا النشاط. ووفقا

ظهر السمة النتهية للفكر وللنشاطات   ي 
ً
يبقى سوى عنصر لا يمكن الإمساك به أبدا

 بالأحرى من نتيجة أخرى من بين 
ً
العملياتية: ألا وهو الحصول على مثل هذه النتيجة بدلا

                                                           
 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique . الرجع السابق 272
 . 3-3انظر القطع  273



164 

للتجربة النفّذة. غير أن هذا العنصر  ئياستثنا كافة النتائج المكنة، وذلك خلال ظهور 

 من قدرة الفيزياء الكمومية على التوقع حيث 
ً
الأخير هو من رتبة غير بنيوية ويفلت عموما

سمح بتصور حالة  لا تثبّت هذه الفيزياء سوى الاحتمال. وفي النهاية، فإنه ي 

لنظرية الفيزيائية للإبستمولوجيا حيث يمكن تبرير كافة الركبات البنيوية والتنبؤية ل

تجاوزي، وحيث وحدها مواجهته مع الانبثاق النوط  -بواسطة حجة من نمط براغماتي 

 . 274بكل نتيجة فردية تندرج ضمن ما لا يمكن تعيينه

برها كتحديد تيعترف برنار دسبانيا بأهمية هذه العائلة من القاربات، و "]...[ يع

". ومع ذلك، فهو يشك 275ضطلاع بهلطريق فلسفي جديد، طريق يستحق للغاية الا 

بإمكانية الوصول به بشكل متكامل إلى غايته. وترتكز أسباب هذا الشك، والتي أصبحت 

، على التمييز بين النظرية الإطار والنظرية الفيزيائية 
ً
 مقبولة تماما

ً
من الآن فصاعدا

فق النمط الخاصة. ووفق دسبانيا، فإن النظريات الإطار وحدها قابلة ربما للتبرير و 

التجاوزي، في حين أن النظريات الخاصة ليست كذلك. إن بنية النظريات الخاصة، 

النمذجة بواسطة القاومة التي يمانع بها "ش يء ما" محاولاتنا لجعلها صحيحة أو إعطائها 

فسّر بالنتيجة إلا من خلال قدرتها على أن تعكس الواقعية 
 
 ما، لا يمكن أن ت

ً
سببا

                                                           
في إطار هذه القاربة البراغماتية ـ التجاوزية، فإن الوساطة بين الظاهرة الفردة والبنية النظرية تتم عبر نشاط تجريبي  274

 .
ً
م بالضرورة إعادة توجيه للنشاط التجريبي وإعادة تعريف لعاييره الفترضَة مسبقا  في النظرية يترج 

ً
مسمى. إن تغييرا

 ما" يمكن أن يدفع الجتمع العلمي إلى إعادة تنظيم نشاطه والعايير الرتبطة به، دون أن ولكن كي
ً
ف نتصور أن "شيئا

 على ذلك. إن إعادة توجيه الفيزياء 
ً
؟ لنأخذ مثالا

ً
ل مسبقا

َّ
الاستناد بالرغم من ذلك على مفهوم واقع حقيقي مشك

 )الفيزياء الكلاسيكية( إلى نشاط أكثر التجريبية في بداية القرن العشرين، من نشاط تحريك لأ 
ً
جسام مموضَعَة مكانيا

 كأثر للقيد المارَس من خلال واقع القيمة غير 
ً
ر استعاديا فسَّ عمومية لإنتاج ظاهرات سياقية )الفيزياء الكمومية(، ي 

رة كـ "معطى" متأتٍ من واقع العدومة لثابتة بلانك. مع ذلك، فإن القيمة الخاصة لثابتة بلانك لا يجب أن تعتَبَر بالضرو 

 في الطلق. إن هذه القيمة يمكن أن يتم تصورها على أنها مرتبطة بموضعنا 
ً
 جدا

ً
في صيرورة  نحنحقيقي يضعها قريبا

، والذي وفقه: "فإن قيم البدأ الأنثروبولوجي الضعيفالتوالد الشترك التي نشارك فيها. تلك هي الفكرة التي يعبر عنها 

ممكنون كمتعضيات بيولوجية". وهكذا فإننا نرى كيف أن  نحنونية تكون محددة بالشرط الذي وفقه الثوابت الك

 البداهةكما وبالقدر نفسه مفهوم  للمبدأ الأنثروبولوجي الضعيفمقاربة تجاوزية عامة بدرجة كافية، متضمنة 

 تطور النظريات الفيزيائ
ً
 ية. الوظيفية، يمكن أن تمثل ليس فقط البنية بل وأيضا

275 B. d'Espagnat, in PR, p. 341. 



165 

طها العريضة. يستمدّ هذا التمييز بين النظرية الإطار والنظرية الخاصة الستقلة في خطو 

 لا يستهان به من خلال الإسناد إلى حالة اليكانيك الكلاسيكي. ففي اليكانيك 
ً
ثقلا

نيوتن يستخدم كنظرية إطار في حين كانت نظرية  -الكلاسيكي، كان ميكانيك غليليو 

نفسه في كتابه "البادئ اليتافيزيائية الأولى لعلوم الجاذبية نظرية خاصة. ولم يدّع كانط 

( لعبارة قانون الثقالة الكوني، إنما فقط 
ً
 )تجاوزيا

ً
 ترانسندانتاليا

ً
الطبيعة" أنه يقدم تبريرا

لقوانين نيوتن الثلاثة. فهو لم يصل إلى قانون الجاذبية الكوني إلا في مرحلة ثانية، بأن 

جريبي غير القابل للاختزال أو التبسيط ألا وهو قوانين دمج مع قوانين نيوتن العنصر الت

كبلر. وبشكل مماثل، كما يشير دسبانيا، إذا افترضنا أننا قبلنا بأن اليكانيك الكمومي، 

ث للمنهج  بما هو النظرية الإطار للفيزياء الحديثة، قابل للتبرير من خلال متغيّر محدَّ

ي لم يتم توحيدها بشكل تام حتى اليوم( التجاوزي، فإن حالة الفروع الختلفة )الت

 بعض مبادئ 
ً
للنظرية الكمومية للحقول تظل غير محسومة إلى حد كبير. وتبدو فعلا

اللاتغير والتناظر الكبرى مثل شروط لإمكانية النشاط التجريبي، لكن ذلك لا ينطبق 

ريات الخاصة. بالضرورة على كافة مبادئ التناظر التي تنتج عنها القدرة التنبؤية للنظ

وبالإجمال، كما يشير دسبانيا، فإن التأكيد أنه من المكن تبرير بنية مجمل النظريات 

الفيزيائية وفق النمط التجاوزي لا يمكن أن يستفيد أو يبنى إلا على حجج جزئية، وهو 

 بالخاطر وهو ينأى 
ً
 للمستقبل. تحدّ يراه دسبانيا محفوفا

ً
سيظل بالتالي يشكل تحديا

 عن الاقتران به.  بنفسه

ماذا عن هذا الانتقاد التوازن الذي يوجهه دسبانيا إلى محاولات تحديث القاربة 

؟
ً
 التجاوزية للنظريات الفيزيائية من خلال تعبئتها وجعلها أكثر تجذرا

نرى بداية أن تمييزه، وثيق الصلة بالوضوع بين النظرية الإطار والنظريات الخاصة، 

 من خلال القاربة البراغماتية تم أخذه بعين الاعت
ً
التجاوزية: ففي هذا النظور  -بار جيدا

 بواسطة 
ً
دة الفترضة مسبقا  

ّ
 مجملالأخير، تشتمل النظرية الإطار على العايير الول

النشاطات التجريبية القبولة في حالة نموذجية معطاة، في حين أن النظريات الخاصة هي 



166 

م، من خلال استخدامه ا لتناظرات محلية مختلفة و / أو "داخلية"، الافتراضات بنى تترج 

 معينة من العمليات.  بمجموعات تحتيةالسبقة الأقوى القترنة 

 في الإشارة إلى أن إمكانية تبرير بنية كافة النظريات 
ً
 أنه محق تماما

ً
ونرى ثانيا

إلى  مخمّنةعن  الفيزيائية، بما فيها النظريات الخاصة، وفق النمط التجاوزي، تظل عبارة

حدّ كبير. ولكن بعد كل ش يء، فإن ذلك ليس أقل صحّة من الطرح الذي وفقه تلقي 

حول موضوع الواقعية الستقلة. ألا يستمر دسبانيا نفسه  إضاءاتالنظريات الفيزيائية 

رة" على الرغم من الحجج الغاية في الدقة دائما  276في تقديمها مثل "مخمّنة غير مقرَّ

 التي قدمها لصالحها؟ ومن جهة أخرى، أليست السمات النادرة )مثل والقنعة غال
ً
با

الوحدة الكليانية( التي يعتقد أنه باستطاعته نسبها للواقعية الستقلة هي نفسها ناجمة 

عن لامتغير مندرج في النظرية الإطار، بالأحرى من كونها ناشئة عن نظرية خاصة لا على 

 التعيين؟ 

ل الناظمة، فإن القرار لا يمكن في أرض العجائب من ال
 
ث
 
حَرّ كة واللهمة وال

 
شاريع ال

، أو بواسطة برهان قطعي. إن معيار الخيار بين برامج تجربة حاسمةأن يؤخذ بواسطة 

التقص ي الإبستمولوجية يرتكز بالأحرى على تقييم، هو بالضرورة تقييم غير دقيق، 

 بواسطة نظام للقيم، لقابليتها لخصوبتها على الدى الطويل، وعلى تقدير، مو 
ً
جّه حتما

على ربط حقول للفكر وللحياة كانت قد بقيت حتى اللحظة غير قابلة للاختراق كل باتجاه 

الآخر. يشتمل الشرط الوحيد الذي يفرض نفسه على كافة البرامج من هذا الستوى على 

ومن وجهة النظر الأخذ بعين الاعتبار لإسهام العلوم العاصرة بشكل كامل وصارم. 

التعددية هذه، تكمن أهمية عمل وكتاب دسبانيا في قدرته على تقديم أحد البيانات 

 للمثال الناظم الواقعي الذي اعتمد القياس 
ً
لتضمينات  الكاملالعاصرة النادرة جدا

 الفيزياء الكمومية. 

                                                           
 القطع 60، ص. الرجع السابق 276

ً
 في الفصل الحالي.  4-3؛ راجع أيضا



167 

277شبه الواقعية والواقعية التجريبية. 4
 

 

 نسميه 
ً
« اقعيةو »"إن عقائد تجمع شيئا

 ،
ً
، استشرافيا

ً
 )داخليا

ً
 تلطيفا

ً
مع ما يشبه كثيرا

، الإنسان محوره،أدنى( 
ً
، متأصلا

ً
متواضعا

كانت متناغمة منذ قرون مع عصرها. كان 

 كانط هو الأب الأقدم لها ]...["

 .P. Clark & B ، فيS. Blackburnبلاكبرن 

Hale, Reading Putnam 

 

ل خاص مسألة عامة هي الواقعية العلمية، تناول النقاش في الفصول السابقة بشك

، أي مسألة 
ً
 بشكل منفصل عن السألة الأكثر تحديدا

ً
ج أحيانا

َ
وقد رأينا أنها يمكن أن تعال

واقعية الأشياء الدروسة وواقعية خصائصها. كانت الواقعية الستقلة لدسبانيا وريدهيد 

ف من الو   لإمكانية الدفاع عن شكل مخفَّ
ً
 ممتازا

ً
اقعية العلمية دون ربط مصيرها تمثيلا

بمصير تأكيد وجود لأجسام يفترض أنه يتم التقص ي والبحث عنها. الفصل الحالي 

والفصلان التاليان سيكونان على العكس مخصّصين لتقدير تنوعات أقوى للواقعية 

"حالات"  ـحيث سنركز على تفصيل الأجسام والكينونات النظرية: الذرات والجسيمات وال

 ل و"الفراغ الكمومي"، إلخ. والحقو 

 أن نفصل 
ً
ولكي نبدأ، سوف نتساءل خلال هذا الفصل إذا كان من المكن فعلا

، الذي من الإيمانالواقعي تجاه هذه الأجسام والكينونات وبين  الوقف بين بشكل كامل

رتبة ميتافيزيائية، بوجودها الستقل عن الإجراءات التجريبية التي نستخدمها من أجل 

                                                           
-Quasi"ظهرت نسخة سابقة من هذا الفصل بعنوان "شبه الواقعية والفكر الفيزيائي"، في مجلة نقد:  277

réalisme et pensée physique", Critique, no 564, mai 1994, p. 340-361 . 



168 

  Van Fraassen 278استها. سوف نقوم بالتالي بالتوغل في سؤال يعتبره فان فراسندر 
ً
سؤالا

 بالنسبة
ً
 "تجريبيته البنائية"، والذي هو كذلك بالتأكيد بالنسبة لواضعَ  لـ حيويا

إبستمولوجية أخرى. وهذا السؤال هو سؤال معرفة ما هي الترجمة الفلسفية التي يمكننا 

لحيرة بعض الش يء التي نعرف أنها حالة فكر الباحثين العلميين: إعطاؤها لحالة الفكر ا

 بدرجة كافية 
ً
أي حالة شكل من الاعتقاد بنظرياتهم وكينوناتهم يكون في آن واحد مقاوما

للاختبارات والتجارب من أجل ردعها عن تغييره باستمرار، وقليل العقائدية والجزم بما 

 يكفي لكي لا يمنعها من القيام بمراجع
ً
ات ممزّ قة ومفجعة عندما يصبح من الكلف جدا

الاستمرار في عادات الفكر القديمة. إن ترجمة فلسفية لهذا الوقف من "الإيمان غير 

العقائدي"، والتي تسلط الضوء على طريقة عمل الباحثين الإبستمولوجية الهشة، 

رات العلمية وبين ستساعد ربما على تجنيبهم التأرجح بين أقص ى التشكيك في أوقات الثو 

 أقص ى إعادة البلورة الأنطولوجية خلال فترات الترسيخ ما بعد الثورات العلمية. 

يميل الرء للاعتقاد بأن التفسير الفلسفي الذي نبحث عنه حول الوقف من الإيمان 

 "الواقعية التجريبية" لدى كانط، الأمر الذي تناولنا
ً
ه باختصار غير العقائدي يشبه كثيرا

 من الواقعية غير التأملية لا يرتكز، على عكس "الواقعية 0 .3لفقرة في ا
ً
. إن شكلا

التجاوزية"، على تأكيد مطابقة موضوع البحث مع الأشياء كما هي بذاتها، بل يقبل 

ببساطة، وليس بشكل معقد أو إشكالي، واقعيتها كمعطى في الظاهرات. الشكلة أننا 

امنا لنفعله. فالظاهرات لا تحدّد لنا وحدها ما هي عندما نقول ذلك فإن الكثير يظل أم

 على أية حال 
ً
الواضيع التي يجب أن نقبل بواقعيتها. ومن المكن حتى )وكان كانط سباقا

 بشكل عكس ي 
ً
لا

َّ
 أو مشك

ً
في هذا النوع من اللاحظات( أن يكون شكل الظاهرة منمذجا

ت التجريبية التي ترتبط بهذه بواسطة مجموعة أهداف الوضوع، كما وبواسطة المارسا

 الأهداف. 

                                                           
278 B. Van Fraassen, "What is empiricism and what could it be?", Conférence du Collége de France, 5 

décembre 1997. 



169 

تحاول "الواقعية الداخلية" لبوتنام الإجابة على هذه الإعتراضات بإدخال عامل 

براغماتي للغة لكي يؤخذ بعين الاعتبار تقسيم حقل الظاهرات إلى مواضيع دون اللجوء 

إلى العالم على  في ذلك إلى سهولة التقسيم السبق الطبيعي. ووفقه "]...[ لا معنى للنظر 

)أو كينونات( بشكل مستقل عن الطريقة التي « أجسام»أنه مقسم من تلقاء نفسه إلى 

ص بوتنام من نسخ سابقة لأطروحته، نسخ تعود إلى كل من 279نستخدم بها اللغة
ّ
". يتخل

، ويدافع علاوة على ذلك عن فكرة تحديدية متبادلة بين Quineوكوين  Carnapكارناب 

"الوقائع" التي تندرج فيه، وهذه "الوقائع" نفسها. وبعكس  بـلذي يعلم ، االإطار اللغوي 

 بين الأحكام التحليلية 
ً
كارناب، يحرص بوتنام على عدم تعميق الانشقاق وجعله مطلقا

والأحكام التأليفية، بين إطار الافتراضات السبقة والعناصر ذات الأصل التجريبي التي 

درج في هذا الإطار. وهكذا ي
 
مكن اعتبار أن "الواقعية الداخلية" في الوقت الحالي هي ت

إحدى الفلسفات الأكثر صفاء وأكثرها سهولة في إمكانية الدفاع عنها التحدرة من 

 غير 
ً
الواقعية التجريبية الكانطية. فالواقعية الداخلية تمثل على غرار هذه الأخيرة تنويعا

ع يؤيد إعادة توجيه الفلسفة العاصرة ميتافيزيائي بشكل واضح للواقعية؛ بل هي تنوي

، ويقدّم عبر هذه 280لتساؤلات نظرية العرفة باتجاه الأسئلة الدلالية والبراغماتية للغة

ست كاملة بالضرورة( لعلاقة التحديد يالطريقة رؤية مقبولة )على الرغم من أنها ل

دخل "الواقعية 
 
الداخلية" الشترك للظاهرة ولنظومة الأهداف. ومن جهة أخرى ت

لبوتنام، مثل "الواقعية التجريبية" لكانط، تصحيحات انعكاسية هامة )"تخفيفات"، كما 

كتب بلاكبرن في اقتباسه للفظة النحوتة( على الأشكال ما قبل النقدية للواقعية. يأتي 

كانط بهذا التصحيح عبر قسمته بين الظاهرات والأشياء بذاتها، عبر تقييد تأكيده 

لبوتنام فإنه يقيّد صحة تقسيم  . أما بالنسبةبما هي ظاهراتلأجسام الادية للواقعية با

                                                           
279 H. Putnam, "Comments and replies", in P. Clark & B. Hale, Reading Putnam, Basil Blackwell, 1994, 

p. 243.  
280 P. Engel, Davidson et la philosophie du langage, P.U.F., 1944. . 



171 

نحن  ناـ بها اللغة"؛ وهو يرجعها إلى عمل نحننطولوجي على غرار "الطريقة التي نستخدم أ

 إلى النظور البراغماتي 
ً
. وفي الحالتين، نحناللساني الذي نعتمده  -في التقسيم، أو أيضا

 للتأويل بشكل مفتوح فإن الاعتقاد الرت
ً
بط بفعل الإسناد الرجعي إلى ش يء ما يكون قابلا

(: بالنسبة لحساسيتنا ولفهمنا عند كانط، أو بالنسبة نحنبمقارنته مع "بالنسبة لنا" )

 لمارستنا للتخصيص اللغوي عند بوتنام. 

ة له ستراتيجية هي بالضبط استراتيجية تفسير الوضع الذي يعرَّف بالنسبإن هذه الا 

، ما فائدة 281تقسيم أنطولوجي يعارض بلاكبرن أهميته وفائدته. لأنه، كما يتساءل

 للعالم، لا قيمة له إلا بالنسبة لنا أو من 
ً
الاستمرار في القول إن أنطولوجيا ما، أو وصفا

"نحن"، في الحصلة، هي الوحيدة التي نستطيع أن  الـ وجهة نظر إنسانية إذا كانت هذه

كان النظور الإنساني هو النظور الوحيد الذي بوسعنا أن نرى منه؟ من هذا نكونها، وإذا 

التساؤل ولدت الصورة الساحرة لشبه الواقعي: إنه فيلسوف شفاف بالقدر الكافي 

 مع كانط وبوتنام الوقف النقدي، ولكن
ً
دقيق وواع بدرجة كافية لا  هليتشارك تلميحا

 يث يكون من غير الجدي توصيفها في سمات. سيسميه بعضهم "الحدودية البشرية" بح

مع ذلك لا يجب اعتبار مثل هذه القاربة إلا كلحظة متأخرة لنقاش طويل، نقاش 

 اء تناوب الواقعية واللاواقعية. كان هدفه حل أو ربما إنه

 مشكلة تصنيف الواقف الفلسفية لؤسس ي الفيزياء الكمومية 1 -4

ن الحاولات الهادفة إلى خرق أو تفجير الإطار البديل من الهم أن نستنتج أن الكثير م

. وكان الحافز وراء ذلك 282نفسه ولدت من التأمل حول تاريخ وتفسير اليكانيك الكمومي

هو الشعور التزايد بشكل واضح بعدم القدرة على إعطاء أي مظهر من مظاهر التماسك 

                                                           
 S. Blackburn, "Enchanting views", in P. Clark & B. Hale, Reading Putnam .49-42، ص. الرجع السابق 281
 الدفاع عن إعداد خط فلسفي،  282

ً
 من الصعب جدا

ً
كما يشير إلى ذلك بوتنام، فقد بات من الآن فصاعدا

عين الاعتبار على الإطلاق "]...[ النظرية الفيزيائية الأكثر جوهرية التي نملكها اليوم واقعي أو لاواقعي، لا يأخذ ب

 ,H. Putnam, Realism with a human face, Harvard University Press, 1990, Préface]الفيزياء الكمومية[". 

p. X 



171 

ين واقعيين من جهة ولاواقعيين للتصنيف التقليدي لبدعي ومؤسس ي اليكانيك الكمومي ب

 على الفصل بل وأكثر من 
ً
)الوضعيون والذرائعيون( من جهة ثانية. لم يكن أحد قادرا

ذلك على تأكيد الصفات العقائدية التي كان هؤلاء الفيزيائيين الكبار يطابقونها بانتظام 

 مع الاتهامات التبادلة فيما بينهم. 

من غير  Arthur Fine، يجعل آرثر فاين The shaky game283 اللعبة الهشّة في كتابه

المكن الدفاع عن الفكرة التي وفقها كان أينشتين يجاهر بالشكل اليتافيزيائي للواقعية 

 لأن Bohrالذي كان ينسبه له بور 
ً
 من هذا التفنيد، يجد فاين نفسه مساقا

ً
. وانطلاقا

 يحفظ واقعية أينشتين في حوا
ً
 فزها، يجهز لحسابه الخاص موقفا

ً
بالأحرى من بدلا

 
ً
الحفاظ عليها في تعابير التزامه اليتافيزيائي. يصف فاين هذا الوقف، الذي ليس واقعيا

،
ً
"الوقف الأنطولوجي الطبيعي". وهو موقف يحاول أن "يقرّ بدلالية  بـ ولا لاواقعيا

 ه. "، دون أن يستدعي مع ذلك واقعية "خارجية" تبرر بنيت284مرجعية عادية للألفاظ

وعلى الجهة الأخرى من خط الانقسام هذا، نرى أن بور الذي كان يتهمه كل من 

برّأ من قبل فلاسفة كثيرين   بأنه فيلسوف وضعي، كان ي 
ً
أينشتين وشرودنغر دائما

" 285، بعنوان "فلسفة نيلز بور Henry Folseمعاصرين. ويذهب أحد الكتب لهنري فولز 

The philosophy of Niels Bohr حدّ تقديم براهين على ارتباط بور بنسخة معدّلة ، إلى

، فإن مؤلفين آخرين، مثل جان فاي 
ً
في كتابه الحديث  Jean Fayمن "الواقعية". وأخيرا

، يعتبرون بور مثل Hoffding 286حول العلاقات بين بور والفيلسوف الدانمركي هوفدينغ

 في كل الأحوال عن الت
ً
نويعتين النجزتين من لاواقعي "موضوعي"، لاواقعي بعيد جدا

 اللاواقعية وهما الفلسفة الوضعية والفلسفة الظاهراتية.

                                                           
283 A. Fine, The shaky game, The University of Chicago Press, 1986. 
 .031، الرجع السابق 284
285 H. Folse, The philosophy of Niels Bohr, The framework of complementarity, North Holland, 1985. 
286 J. Faye, Niels Bohr: his heritage and legacy, Kluwer, 1991. 

S. Blackburn, Essays in quasi-realism, Oxford University Press, 1993. 



172 

غير أن كافة هذه السارات، الرسومة على حافة الكتل العقائدية العتادة من أجل 

الوصول إلى موقف أينشتين وبور، كانت تخطئ في ترك تأملات أصيلة لفيزيائيين آخرين في 

لق  أية دراسة 
 
بشكل  Schrodingerالضوء بشكل كاف على موقف شرودنغر الظل. ولم ت

 من "الوحدوية الثالية" 
ً
م في اليتافيزياء نوعا

ّ
خاص، هذا الفيزيائي الذي كان يعل

، والذي كان لديه من جهة أخرى Ernest Machالستلهمة من الوضعية عند إرنست ماخ 

نات النظرية في الفيزياء الحديثة. نزوعٌ غير عادي للتأكيد على "واقعية" كافة أنواع الكينو 

دمت عندما ظهر كتاب سيمون بلاكبرن " " 287محاولات في شبه الواقعيةولهذا فقد ص 

Essays in quasi-realism ،
ً
، لأنني استنتجت أن كوكبة فلسفة جديدة متجانسة تماما

تاج ومصمّمة هي أيضا ضمن روح تجاوز النزاع بين الواقعية واللاواقعية، كانت تعيد إن

خطوة خطوة السيرة الفكرية والواقف التي كان شرودنغر قد اعتمدها قبل خمسين 

 سنة في جوّ من عدم تفهم عام له. 

 تعريفات أولية: 2 -4

 اخجدل بين الواقعية / واللاواقعية

قبل البدء بتحليل موقف شرودنغر في هذا النظور، سوف أبدأ بعرض الخطوط 

 عند حيز شبه الواقعية. وفي  الكبرى للجدل بين الواقعية /
ً
واللاواقعية، ثم سأتوقف مليا

نهاية الفقرة فقط سوف أحاول تبيان موافقة القاربة شبه الواقعية بالنسبة لتصنيف 

 الواقف الفلسفية للمبدعين الرئيسيين للميكانيك الكمومي. 

 للوهلة الأولى تمييز الوقف الواقعي من الوقف اللاواقع
ً
ي في الفيزياء. من السهل جدا

يعتقد الواقعي، ضمن اختلافه الأصلي، الذي بات يوصف بالساذج، أن العالم مبني 

 بشكل مستقل عنا، وبشكل مستقل عن إمكاناتنا العقلية والحسية والتجريبية. 
ً
مسبقا

إن هدف الفيزياء وفق الواقعي وصف تركيب العالم الخارجي وقوانينه مع تجاوز كامل 

                                                           
287 S. Blackburn, Essays in quasi-realism, Oxford University Press, 1993. 

M. Dummett, "Realism", Symthese, 52, 1982, p. 55-112. 



173 

 Michael Dummett 288ت معرفتنا أو إلى مرجعيتها. كان ميخائيل دوميتللإسناد إلى أدوا

قد حدد نتائج هذه الخيارات اليتافيزيائية في مجال فلسفة اللغة تحت تسمية الواقعية 

 الدلالية. ففي إطار واقعية دلالية، يجب على لغتنا أن تحوز سمتين اثنتين:  

 . رجع في العالمكل مصطلح يرد في مقترح أو قضية يكون له م. 0

إن حقيقة مقترح أو قضية ما هي مفهوم غير إبستمولوجي، أي أنها مستقلة عن . 4

 . قدرتنا على إثباتها

 إن نتيجة مغرية، إنما ليست إجبارية، للشرط الثاني هي مبدأ ثنائية التكافؤ: 

، لأنه توجد حالة من الأشياء في إن كل قضية إما تكون صحيحة أو تكون خاطئة

جعلها صحيحة أو خاطئة، لأسباب تطبيقية أو مبدئية، حتى لو أننا لم نكن نملك تلم العا

 أية وسيلة لإثباتها. 

عرّف اللاواقعية بشبه فرضية مضادة للوضعية التي عرفناها أعلاه )سوف نرى على 
 
ت

ماذا يشتمل التحفظ الصغير الذي أدخلناه عبر لفظة "شبه"(. تركز اللاواقعية اهتمامها، 

نسخها الوضعية أو الثالية أو الأداتية أو البراغماتية، نحو ما يعرّفه الواقعي على أنها في 

مة للمجرّ ب. أما بالنسبة للاواقعي فإن هدف النظرية الفيزيائية   
ّ
لة أو النظ البنى الستقب 

ليس وصف العالم الخارجي ناهيك عن فهمه وعن الكشف عنه، بل تنظيم عناصر ما 

 على أنه "واقع". إن أحد البيانات الأكثر يظهر أو ما يت
ً
 وذاتيا

ً
م التعرف عليه داخليا

 على هذا الوقف هو الذي يعطيه بور في نص يعود إلى عام 
ً
: "إن الهدف 0949وضوحا

من وصفنا للطبيعة، ليس كشف الجوهر الحقيقي للظاهرات، إنما فقط الض ي قدر ما 

 ". 289الظاهر التعددة لتجربتنا نستطيع إلى الأبعد في إثبات العلاقات بين

 وعلى الستوى الدلالي، فإن اللاواقعية تتحدد عندها على أنها الوقف الذي وفقه: 

                                                           
288 M. Dummett, "Realism", Symthese, 52, 1982, p. 55-112. 
289 N. Bohr, Atomic theory and the description of nature, Cambridge University Press, 1934, 

Introduction; La théorie atomique et la description des phénomènes, J. Gabay, 1993. 



174 

  إلا إذا كان يتوفر معيار تجريبي لإعادة التعيين. ما لا يكون لصطلح مرجعية. 0

 إن مرجعيات الصطلحات الؤلفة لقترح ما ليست في الواقع مدركة من قبل من هو 

لاواقعي إلا كأقطاب للاستقرار مؤسسة في دفق الظاهرات من خلال إجراء "متابعة"، أو 

 كبنى لامتغيرة تسمح بتنظيم الظاهرات من خلال التوقع؛ 

 إلا إذا كانت توجد وسيلة تجريبية . 4
ً

لا يملك بيان قيمة للحقيقة محددة تماما

 . لتعيينه

خرق بالنتيجة مبدأ التكافؤ الثنائي، لأنه من السهل إيجاد مقترحات لا تتوفر  ي 

)أو على الأقل أية وسيلة لاختبارها  290بالنسبة لها أية وسيلة تجريبية للتحقق منها

 (.291قوبرهانها، هذا إذا تذكرنا النقد البوبري في التحقّ 

 جسور وممرات بين الواقعية واللاواقعية 3 .4

ى حد ما، ومن التأكيدات ما أن تخرج الحدود من هذه التعارضات الكاريكاتورية إل

العقائدية بوجود أو عدم وجود "عالم خارجي"، حتى تتداخل بسرعة وتتشوش. لنبدأ 

 للاواقعي النظريات الفيزيائية. فالأمر يمكن 
ً
بتعريف هذه "الظاهرات" التي ترتكز عليها وفقا

أن يتعلق بظهورات معاشة، كأن تكون مجرد إحساس أو إدراك شامل، أو كأن تكون 

 يمكن الوصول إليها علانية مثل عدد مدرج على شاشة حاسب بعد سلسلة من ظر 
ً
وفا

القياسات. من يريد التمسك بالجانب الأول من الظهورات يوصف بأنه لاواقعي ذاتي، 

والذي يقبل بالجانب الثاني من الظهورات يوصف بأنه لاواقعي موضوعي. فإذا كان 

                                                           
إن عدم توافقية مرصودات معينة تسمى "متزاوجة" في اليكانيك الكمومي يولد أمثلة ممتازة من هذا النمط  290

( x, y, zذات الإحداثيات ) Aفي النقطة من القضايا. يكفي أن نفكر بالقضية التالية: "مثل الإلكترون الواقع 

 تشتت قيم كمية p ((px, py, pzوالزود بكمية الحركة 
ً
 بدقة مقاربة للموضع يزيد في الواقع كثيرا

ً
". إن قياسا

الحركة التي يمكننا إيجادها عند القيام بقياس لاحق )علاقات الريبة أو "اللاتحديدية" لهايزنبرغ(. إن القضية 

، وهي التي تشتمل عل
ً
 للاختبار تجريبيا

ً
ى إسناد متزامن لوضع ولكمية حركة إلى ش يء جسيمي ما ليس بالتالي قابلا

.
ً
 محرومة بالتالي ضمن منظور لاواقعي من كل قيمة حقيقة محددة تماما

 بالأحرى من الشرخ 291
ً
بين  يمكن تصوّر ثنوية التكافؤ في الحالة البوبرية مثل شرخ بين الزيف وغير الزيف )بدلا

 الزيف والصحيح(.



175 

 لوقف الواقعي، وإذا كان موقف اللاواقعي الذاتي يمكن أن يكون طرح
ً
 كاملا

ً
 مضادا

ً
ا

يستطيع الض ي إلى حد التأكيد بأن العالم ليس سوى بناء ابتداء من عناصر خبرة ما، 

فإن الأمر نفسه لا ينطبق على موقف اللاواقعي الوضوعي. لأن اللاواقعي الوضوعي 

لعلانية أو يتصرف بالضبط مثل واقعي اتجاه ما أسميته بظروف التحقق التجريبي ا

الشائعة التي يمكن الوصول إليها، وذلك فيما يتعلق بحالة أداة القياس أو الحركات 

البشرية التي تقود إلى تحضيرها. إن القترحات بشأن بنية التجهيزات، وحول حالتها بعد 

عملية قياس، يفترض أن يكون لها قيمة حقيقة بشكل مستقل عن إجراء وصيرورة 

الدرجة الثانية، وذلك فقط بسبب الثقة الوضوعة في قلب التأكيد والبرهان ب

الافتراضات السبقة التي تسمح بالحياة اليومية وحيث يحل الاتصال مع أقراننا الذين 

 محل التنفيذ الفعال لثل هذه الإجراءات. 
ً
 يشبهوننا ضمنيا

ت أخرى إن هذا التنازل الأولي ليس والحق يقال سوى الإشارة النذيرة بحصول تنازلا 

أكبر. فهو في الواقع يحضّر اللاواقعي للاعتراف بأن موقفه الدلالي الأدنى لا يفرض عليه 

فالتأكيد بأن العالم 
َّ

بواسطة فعل معرفي، بل فقط نفي أنه يمكن وجود أجسام أو  مؤل

من حيث أو لا يمكن بلوغها  من حيث البدأخصائص تكون غير مرصودة أو ملحوظة 

 بتضمينات التعريف 292ائلنا في العرفةبواسطة وس تعريفها
ً
. فلو كان اللاواقعي متمسكا

( أن بصرامة وفي بعض الحالاتالدلالي وحدها لوجهة نظره، فإنه سيستطيع عندها )

يتقاسم مع الواقعي الفرضية التي وفقها تؤثر الأدوات التي تعمل على تحقيق البرهان 

 نتهاك للحدود العقائدية. التجريبي على عالم مستقل عنها. وذلك هو أول ا

ولكن هناك طريقة ثانية لخلط الأوراق، وهي تتأتى هذه الرة من تصحيح للموقف 

الواقعي. فقد سبق وقلنا إن اللاواقعية تتصف في إحدى سماتها الميزة باستبعاد مبدأ 

. ولكن بعد كل ش يء، يستطيع
ً
 ثنائية التكافؤ تحت اسم الحالات غير القررة إبستمولوجيا

 مثل هذا الضعف لتطلباته الدلالية الخاصة في 
ً
الواقعي أن يدمج بشكل جيد جدا

                                                           
 J. Faye, Niels Bohr: his heritage and legacy .099، ص. الرجع السابق 292



176 

"أجسام  لـ طريقته في الرؤية بافتراضه أن اللاتقريرية الابستمولوجية تعكس لاتحديدية

 
ً
"أجسام مبهمة"،  لـ غير كاملة"، أي لأجسام تكون بعض خصائصها فقط محددة، أو أيضا

محدّدة ومعرّفة بفاصل تسامح تقريبي. وهو يستطيع  أي لأجسام هويتها وخصائصها

 عليه مما هو الأمر بالنسبة للاواقعي، أن 
ً
، حتى وإن كان ذلك أكثر صعوبة نفسيا

ً
أيضا

يعيد بشكل كامل تقطيعه الأنطولوجي بحيث لا يكون للأجسام الجديدة سوى خصائص 

. وبالناسبة، فإن الستراتيجيتين استخد
ً
متا في مواجهة علاقات تقريرية إبستمولوجيا

ستراتيجية الأولى، أي تلك التي تشتمل على تعليم وتمييز مواضيع الريبة لهيزنبرغ. فالا 

الأنطولوجيا التقليدية بختم "البهم" أو "غير الكامل"، قادت إلى بعض تنويعات النطق 

 293الكمومي )تسمى تنويعات النطق التكميلي(
ّ
ة" الذي ، وفيها فإن "الريبة"، أو "عدم الدق

تقرنه نسخة تبسيطية معينة بعلاقات هيزنبرغ، تتحول إلى "لاتحديدية" جوهرية 

ستراتيجية لاقترانات الخصائص الناجمة عن أشياء قابلة للرصد وغير متوافقة. أما الا 

الثانية، وهي الأكثر ثورية، فقد أدت إلى إبدال أنطولوجيا جسيمات بأنطولوجيا حالات 

ل عادة مع "الفراغ الكمومي dispositionnel عدادياستلخلفية )أو عمق( 
َ
 ".294يماث

 نرى هكذا أن الواقعية يمكن أن تتناسب وتتوافق مع سمة متمايزة بشكل واضح عن

اللاواقعية، ألا وهي التخلي عن مبدأ ثنوية التكافؤ في إطار منظومة أنطولوجية تقليدية. 
                                                           

وفون نيومان، نفترض أنه من المكن اقتران خصائص تعود إلى  Birkhoffفي النطق الكمومي عند بيرخوف  293

لتجريبية الوافقة لها. وعلى أجسام يمكن رصدها غير متوافقة، ونبرهن عندها عدم قابلية توزّع القضايا ا

ل طالا أننا نستبعد بالكامل اقترانات   مع قواعد منطق مكمّ 
ً
العكس، فإن برهان عدم قابلية التوزع مستحيلا

 M. Jammer, The philosophy of quantumالخصائص التي تعود إلى أجسام قابلة للرصد غير متوافقة. راجع 

mechanics, Wiley, 1974, chap. VIII. 
. ومذاك ارتبطت بمفاهيم 0945-0946ستراتيجية قد وضعت على يد شرودنغر منذ عام كانت هذه الا  294

 عدد كبير من فلاسفة الفيزياء: 
ً
 النظرية الكمومية للحقول وبالتكميم الثاني، ودافع عنها حديثا

M.L. Dalla Chiara & G. Toraldo di Francia, "Individuals, kinds and names in physics", in G. Corsi et al. 

(eds.), Bridging the gap: philosophy, mathematics and physics, Kluwer, 1993, p. 261; M. Redhead & 

P. Teller, "Particle labels and the theory of indistinguishable particles in quantum mechanics", Brit. J. 

Phil. Sci., 43, p. 201-218, 1992. 

 لهذا الخيار.
ً
 وسوف نعود في الفصل السادس إلى مناقشة أكثر تفصيلا



177 

. فاللاواقعية يمكن 
ً
 أيضا

ً
أن تتناسب مع سمة متمايزة بشكل لكن العكس صحيح تماما

واضح عن الواقعية. ونعتبر أن إحدى الخصائص الكبرى للاواقعية أنها تسمح 

بلاإستقرارية تاريخية لقيم الحقيقة. وهذا هو الحال، في الواقع، إذا اعتبرنا أن قيمة 

ي لحظة الحقيقة القرونة بقضية أو مقترح ما تتعلق بالوسائل التي لدينا من أجل إثباتها ف

؛ والذي كان غير 
ً
 للبلوغ تجريبيا

ً
 يمكن أن يصبح قابلا

ً
معطاة. فالذي لم يكن تقريريا

. لا ش يء يمنع مع 
ً
 لبوبر، يمكن أن يصبح خاطئا

ً
 وفقا

ً
خاطئ، أي غير مدحوض تجريبيا

ذلك اللاواقعي من الاقتراب من الاستقرارية الواقعية من خلال إشارته أن ما يحدد وفقه 

ة لقضية ما ليس توفر وسيلة إثبات وتطبيقها الحالي، بل إمكانيتها البدئية قيمة الحقيق

 للاحظة لبوفريس، ذكرت في القطع 
ً
، ووفقها فإن اللاواقعي له الخيار بين 2 - 3)وفقا

والتأكيد أنها صحيحة  يمكن التحقق منهاالقول إن قضية ما ليست صحيحة إلا إذا كان 

العتدل )الطريقة الأولى( فإنه سيتوصل  اللاواقعي(. أما هاتم التحقق منفقط إذا كان قد 

على هذا النحو إلى تطبيق وطرح استقرارية مقاربة لشبكة قيم الحقيقة، وذلك باستدعاء 

أفق التحسين والإتقان غير النتهي لتجهيزاتنا التجريبية. من الضروري بالطبع أن نحدد 

" لإثبات تجريبي. فإذا كانت هذه مبدئيةة "إمكاني بـ عند هذه الرحلة ما الذي نقصده

الإمكانية البدئية وحيدة ومثبتة مرة واحدة وإلى الأبد، فإن موقف اللاواقعي لا يختلف 

 عندها عن موقف الواقعي. وبالقابل، إذا كان بيان البادئ التي تحكم إمكانية إثبات 
ً
أبدا

يء يمنع من الاعتقاد بأن تكون هذه ما يتعلق بالحالة الحالية للنماذج النظرية، فإن لا ش 

 لتعديل نقطة 
ً
"البادئ" هي نفسها متغيرة، وأن يكون الجرى اللاحق لتاريخ العلوم قابلا

. إن هذا الوقف الثاني يجنب 
ً
التلاقي القاربة بالنسبة للمجرى الذي نلمحه حاليا

 اللاواقعي فقدان كل خصوصية بالنسبة للواقعي. وسوف نعود إلى هذه ال
ً
نقطة لاحقا

 لبلاكبرن. شبه الواقعيعندما نعلق أدناه على الوقف 

 

 



178 

 آثار وظلال القص  الذهبية 4 -4

بالنتيجة، كلما نظرنا عن قرب أكثر، كلما تراجعت التمييزات بين الواقف التناقضة 

 مثل الواقعية واللاواقعية. فإذا لم يكن قد تم التوافق بينها بعد
ً
 إلى هذا الحدّ ظاهريا

رغم ذلك، فلأن الأشكال الأكثر رهافة للمجموعتين العقائديتين لا تزالان تحتفظان، 

بطريقة من الطرق، بالأثر الذي لا يمحى لصياغتها البسيطة. ولأن هذا الأثر يردع أنصار 

إحدى العقيدتين عن القيام بالكثير من التنازلات في الصطلحات والفردات لأنصار 

لعمق، فإن ما يميز الوقفين هو السار الفكري الذي تم اجتيازه أكثر العقيدة الأخرى. وفي ا

من الوقف العتمد في النهاية. فقد أراد الواقعي أن يرسخ موقف الحس السليم والعنى 

الشترك بمواجهة "أشياء" البيئة اليومية باعتبار الفترضات السبقة للفعل وللتواصل 

الفيزياء العاصرة قادته فيما بعد إلى إدخال مثل هذه البشريين كافتراضات واقعية، لكن 

 
ً
الليونة والرونة النهجية بحيث أصبح لا يمكن التعرف على أشيائه وخصائصه تقريبا

بالنسبة "للرجل الصادق". فمع بوتنام كل الحق في اتهام الفيلسوف الواقعي بأنه غرّر 

له عندما وعده بإنقاذ فئات ال
ّ
حس السليم دون أن يستطيع في بالإنسان العادي وضل

النهاية القيام بش يء سوى أن يطلب منه الإذعان دون الاعتراض على تطور الكينونات 

 . 295النظرية في الفيزياء، الذي لا يمكن التنبؤ به والحيّر على نحو متزايد

أما بالنسبة للاواقعي، فقد بدأ يشعر بأنه مستثمر من قبل بعثة ثورية؛ فتعاطفه 

أو مع النسخة القطعية للشك الديكارتي؛  296كانا يتوافقان مع الشك البيرّوني وانسجامه

ثم كان عليه القبول بأن يدمج في طبقات وفئات فكره إمكانية وجود منظور لتدقيق 

أو بإطار من  297وصقل غير محدودين لطرائق الإثبات، وهو مفهوم محدد بمثال ناظم

                                                           
295 H. Putnam, The many faces of realism, Open Court, 1987, p. 5. 

، بين العقائدة التي تزعم وجود حقيقة مطلقة والسفسطائية التي تنفي Pyrrhonتفضل عقيدة بيرون  296

 شك. وهي عقيدة تشكك بالتالي بكل ش يء )الترجم(. ذلك أن يحفظ الفلاسفة موقف ال
297 E. Kant, Critique de la raison pure (trad. Tremesaygues et Pacaud), P.U.F., 1944, p. 374 :حيث نقرأ ،

 ص. 
ً
 سوى الإدراك والتقدم التجريبي لهذا الإدراك باتجاه إدراكات ممكنة". راجع أيضا

ً
"لا ش يء معطى لنا فعليا



179 

(، الأمر الذي قاده في Van Fraassenان فراسّن "النماذج" )كما في التجريبية البنائية لف

العديد من الناسبات إلى اعتماد نمط تعبير يكاد لا يتمايز عن نمط تعبير الواقعي. فمن 

الأولى إلى موقف يحاكي  بداياتههذه الصورة الأخيرة للتلاقي، التي قادت اللاواقعي من 

عية. لكن علينا ألا نتسرع. فقبل أن موقف الواقعي، إنما نتج ما سمّاه بلاكبرن شبه الواق

ل عن قرب محصلة صيرورة النقد الذاتي للاواقعي، لا نزال بحاجة لأن نعين بدرجة 
ّ
نحل

عند  لنقاط البدءمن الوضوح ما الذي لدى أنصار كل من الوقفين التناقضين من نقد 

ل الانتقادات الطرف الآخر. هكذا فقط سنستطيع أن نقيّم قابلية شبه الواقعية لنزع فتي

 منذ البداية مزالق التي يقودها عادة متشددو اللاواقعية، ونكون بذلك قد تجنبنا أيض
ً
ا

 الواقعية. 

 الاتهامات التبادلة للواقعيين واللاواقعيين 5 -4

لنبدأ بإطلالة سريعة على الانتقادات التي يحتمي الوقف الواقعي بها. فالفيلسوف 

ن، يتميز بطموح مفرط: وهو طموح أن يضع نفسه فوق أو الواقعي، كما يلاحظ النتقدو 

خارج الإجراءات التي تسمح بالعرفة الإنسانية وذلك لكي يفهم ويدرك على ماذا ترتكز 

تقول لنا الكثير حول ذلك إذ تؤكد أن  298التوافق -هذه العرفة. إن نظريته في الحقيقة 

ع حالة الأشياء في العالم، بشكل ( مisomorphismeحقيقة قضية ما تكمن في تماثليتها )

مستقل عن كل وساطة حسية أو عملياتية، طالا أن الطريقة الوحيدة لإنشاء هذه 

ذاتي،  -"تفسير" التوافق البيني )البين  بـ التماثلية ترتكز على الثقة بأداة الإثبات. إن زعمه

طلق البيانات ا
 
لجازمة حوله، لا أو الذاتي الداخلي(، من خلال وحدانية عالم خارجي ت

بمضاعفة لغز هذا التوافق وإدخالنا في لعبة مرآة إبستمولوجية. لأنه ليست  يقوم سوى 

                                                                                                                                                    

"إن مبدأ العقل )الحاكمة( ليس بالتالي بالتحديد سوى قاعدة تقود، ضمن سلسلة شروط الظاهرات  :364

 التوقف في اللامشروط بالطلق".
ً
 العطاة، إلى تراجع غير مسموح له أبدا

تعتبر هذه النظرية، نظرية الحقيقة التوافق، أن صحة أو خطأ قضية ما تتعلق بعلاقات هذه القضية مع  298

: نقول عن قضية ما إنها صحيحة إذا كانت تصف بشكل مناسب حالة أشياء واقعية. وقد ظهر مصطلح العالم

 "الحقيقة التوافق" في القرن العشرين رغم أنه تصور كلاسيكي في فلسفة العرفة يعود إلى اليونان. )الترجم(



181 

لدينا بعد كل ش يء أية وسيلة أخرى لنتيقن بواسطتها من وحدانية هذا العالم الخارجي 

ر هو في الوقت نفسه الؤشر الوحيد  سوى الاعتماد على التوافق البيني. فما هو مفسَّ

، فإن 299التفسير. وأسوأ من ذلك، بل وما هو أكثر معاودة كما يلاحظ بلاكبرن لقيمة 

. نعرف الكثير من 
ً
 )التوافق البيني( هو نفسه ليس مضمونا

ً
الواقعي يحاول أن يفسّر واقعا

حالات عدم التوافق الستمرة بين شخصين أو أكثر، بما فيها حول موضوع ما يوافق أن 

ية"، كي لا نحافظ على بعض الشكوك فيما يخص السمة نسميه "حالات الأشياء الطبيع

، فإنه لا  يفسّرالتي لا يمكن تجنبها للتفاهم. فعندما يزعم الواقعي أنه 
ً
 حاضرا

ً
 بينيا

ً
اتفاقا

لآرائنا، شرط ألا تفسد أو  الستقبلييقوم إلا بالتعبير عن إيمانه الذي لا يتزعزع بالتوافق 

أنفسنا مباشرة أمام موضوع الاتفاق. ولكن، إلا يرتكز  تتغير مقدراتنا ومؤهلاتنا وأن نجد

أن يتأسس طالا أنه  إلاإيمانه بالتبادل وبشكل معاود على اليقين بأن التفاهم لا يمكن 

حول  4 - 0يتعلق بفهم عالم وحيد؟ إن هذه الحجة التي سبق وصادفناها في الفقرة 

 .
ً
 الواقعية التلاقية، تجد مكانها هنا تماما

ل إلى تأكيد كبير آخر للواقعية: وهو أن الأشياء "الخارجية" هي التي تسبب لننتق

انطباعاتنا الحسية. كان فلاسفة كثيرون ما بعد كانطيين قد أشاروا إلى أن تطبيق فئة 

السببية الكانطية على العلاقة بين الش يء في ذاته وتجربتنا قد انزاح وتغيّر موضعه 

 إلا على بالكامل، طالا أن هذه الفئة لا 
ً
ق تعريفا طبَّ

 
التجربة. إن مبدأ الإنتاج،  داخل ت

الذي هو قاعدة استخدام فئة السببية، لا يعمل إلا من أجل تأسيس رابطة موضوعية 

. 300الظاهرات، وليس من أجل إنشاء علاقة لهذه الظاهرات مع ما وراء للظاهرات بين

ق على توجد بالثل نسخة أداتية لهذه الحجة: فكيف يمكن لفهو  طبَّ م السبب أن ي 

العلاقة بين الش يء الذري وجهاز القياس، يتساءل بعض العلقين على نيلز بور، وكيف 

يمكن القول إن التفاعل بين جسم على الستوى الذري وجهاز ما هو الذي يسبب 

                                                           
 S. Blackburn, Essays in quasi-realism .33، ص.الرجع السابق 299
300 A. Schopenhauer, Le monde comme volonté et comme représentation, P.U.F., 1996, p. 37. 



181 

الظاهرة الجهارية اللاحظة على شاشة هذا الجهاز، إذا كانت الوسيلة الوحيدة للإثبات 

؟ في العمق، إذا شاطرنا 301بي للعلاقات السببية ترتكز على الظاهرات الجهاريةالتجري

(، 3 - 3تصورات أكثر رهافة مثل تصوّر السببية الوسعة لبرنار دسبانيا )راجع القطع 

قد صاغه: إن  Humeفإن كافة هذه الانتقادات تلتقي في نقد واحد، كان هيوم 

الجواهر )الأقانيم( في لعبة ظلال متسامية الفيلسوف الواقعي يسقط ملامح الحضور و 

التوافق؛ ويسقط  -وتجاوزية. فهو يسقط الإجراءات الناظمة للإثبات في تصوره للحقيقة 

م خارجي؛ ويسقط 
َ
منظور اتفاق بيني ما مستقبلي بتجسيده في الوحدانية الحاضرة لعال

ف الأمور عند هذا . ولا تتوق302فئة السببية في الفاصل بين العالم والقابلية الحسية

الحدّ. أفلا يمكننا تمييز "الأشياء الواسعة" أو "غير الكاملة" كإسقاطات للاتقريرية 

الإبستمولوجية؟ ألم تولد الأنطولوجيات الجديدة من إسقاطات ممكنة بقدر ما ولدت 

 من بنى نظرية؟ 

ة إن الاعتراف بفشل مثل هذه الاستراتيجية هو علاوة على ذلك مدرج في الطريق

نفسها التي يتوصل عبرها الفيلسوف الواقعي، الذي زادته الناقشات والاعتراضات 

 في التأكيد 
ً
، إلى تعريف عقيدته وتحديدها. وكما سبق ورأينا، فإنه لا يصمد طويلا

ً
با

ّ
تصل

القاطع بوجود عالم خارجي؛ بل يحاول على العكس قدر الإمكان أن يتموضع في شبكة 

ى الإبستمولوجي والدلالي. وهو لا يتوصل في نهاية الطاف إلى من العايير ذات الستو 

 بقانون وترميز السلوك الحسن الذي يمليه 
ً
تعريف واقعيته إلا بالتمسّك حصريا

 اللاواقعي!

، لكن اللاواقعية لا تصبح مع ذلك ولهذا السبب عقيدة )أو مجموعة عقائدية( 
ً
حسنا

كون قاب تالاتهام لها بارتكاب، أو بأن  فوق كل الشبهات. فالواقعي يرتكز على توجيه

قوسين أو أدنى من ارتكاب، خطأ دلالي كبير. فعندما نتحدث عن ش يء ما، فإننا لا 

                                                           
 J. Faye, Niels Bohr: his heritage and legacy .411، ص.الرجع السابق 301
 S. Blackburn, Essays in quasi-realism .16، 65، ص.الرجع السابق 302



182 

نتحدّث عن الظهر الخاص الذي يتخذه في هذه اللحظة، ولا عن كافة الظاهر التي يمكن 

سم ما أو عبارة أن يأخذها، ولا عن نتيجة كافة التجارب التي يمكن أن نطبقها عليه. فا

 يتحدث حول  وظيفةليس لهما معنى فقط، بل لهما أيضا 
ً
إسنادية. فنص تاريخي مثلا

الاض ي، وليس حول الذكريات، حول الشواهد وحول الوثائق الكتابية أو الأثرية. 

رجع إلى الدرجة الثانية ما  وبإسهاب اللاواقعي في الحديث عن شروط الإثبات، فإنه ي 

 ما أو the aboutness of an expressionيسميه الإنكليز "
ً
"، وهو واقع أن عبارة ما، أو فعلا

 
ً
 دائما

ً
 ما يكون موجها

ً
ش يء ما، وليس نحو الوسائل الأداتية الستخدمة  نحوانتباها

 للولوج إلى هذا الش يء. 

يمكن صياغة هذا الاعتراض الكبير الذي يأتي في مواجهة اللاواقعية بطريقة أخرى، 

 يؤكد وذلك عبر 
ً
استخدام مفردات الواقف الخاصة بالقضايا. لنفترض أن متكلما

. ضمن هذه الشروط، فإن الهمة التي يتقلدها اللاواقعي تتمثل في الكشف عن pالقضية 

مبررات موقف التكلم. فإذا كانت هذه البررات ضعيفة أو غير موجودة، فإنه يقول إن 

". أما إذا كانت البررات أكثر p"أعتقد أن  pئ يرتكز على معتقد؛ عندها يكاف pالتوكيد 

 pسوف يكافئ على سبيل الثال "لدي أسباب جيدة للإعتقاد أن  pجدية، فإن 
ً
" أو أيضا

 "لدي براهين أن p"أنا متيقّن أن 
ً
". ولكن p"، أو في أفضل الأحوال "أعرف أن p"، أو أيضا

 إلى الستوى الثاني فجأة، تمر القضية نفسها ومحتواها إلى الستوى الثان
ً
ي. ويمرّ أيضا

 من الجمل التي ذكرناها أعلاه، بل ببساطة أعلن 
ً
م لم يعلن بالضبط أيا

ّ
 pواقع أن التكل

نسبية، وإدراجها في إطار موقف انعكاس ي، لا يتوصّل اللاواقعي إلى  pفقط. فمع جعل 

خبرة دينية في "الاعتقاد"، اتخاذ تدبير التزام التكلم اتجاه ما يعبّر عنه. فمن خلال وصفه ل

عد الجدّية  "، يترك اللاواقعي ب 
ً
وبردّه لقضية حول العالم إلى مجرّد "إعلان مثبت تجريبيا

م في قضيته يفلت منه، ولا يعير أهمية تذكر للترابط الكامل بين التكلم 
ّ
الذي يدرجه التكل

ي يعاني من نوع من وما يقوله، في اللحظة التي يقوله بها. وباختصار، فإن اللاواقع

 النضال والصراع على 
ً
الإخفاق الأخلاقي. وقد اختار الفكرون الواقعيون الأكثر وضوحا



183 

هذه الأرضية بالتأكيد. يشير أينشتين على سبيل الثال إلى أية درجة كان خطابه حول 

الكون الحقيقي يبتعد عن العتقد البسيط ويقترب من نمط الكينونة، وإلى أية درجة هو 

فهم وفق ب  ي 
ً
 أصيلا

ً
 دينيا

ً
 هكذا موقفا

ً
شكل من الأشكال مندمج في إرادته بأن يحيا، مقاربا

ليعبر عن « ديني»معنى تشاركي بالأحرى منه عقائدي. "ليس لدي تعبير أفضل من مصطلح 

 على الأقل، إلى العقل 
ً
هذه الثقة في الطابع العقلاني للواقعية وفي قابلية وصولها، جزئيا

، فإن العلم ينحط إلى تجريبية خالية من البشري. ع
ً
ندما يكون هذا الشعور غائبا

"الواقعية التحفيزية" لدى أينشتين.  Arthur Fine". من هنا ما سماه آرثر فاين 303العنى

ينقص اللاواقعية هذا التحفيز، وذلك بالضبط من خلال تحويله إلى موضوع وتقليصه 

 الاعتراف بأن وظيفة الخطاب نفسها بحيث لا يكون سوى "تحفيز الباحث". ينق
ً
ص أيضا

 للفرضيات السبقة التي لا 
ً
 ثابتا

ً
وعمله الذي يعكس إجراءات التبرير يتضمن استخداما

سّر بشكل أفضل إلا من خلال مفاهيم حقيقة 
َ
ف

 
 ما  -ت

ً
توافق وعالم خارجي حقيقي. غالبا

رحَ هذا الاعتراض على براغماتية رورتي 
 
. K. O. Apelن قبل آبل ، بشكل خاص مRortyط

ويعود هذا الاعتراض إلى الإمساك باللاواقعية متلبسة في استخدامها لخلفية فهم 

 بتطبيق إجراءات لاواقعية من أجل 
ً
بط الواقعي متلبسا  مثلما ض 

ً
وإلتزامات واقعية، تماما

 تحديد موضعه الخاص. 

 
ً

 وليس آخرا
ً

التعريف الدلالي لوضعه، ، كنا قد رأينا أن اللاواقعي، إذا تمسّك بأخيرا

 بالطلق على نفي وجود عالم خارجي واقعي حقيقي؛ فما عليه تأكيده 
ً
فإنه لا يكون مجبرا

شتقّ من التبرير الأقوى الذي يمكن إعطاؤه
 
. في نهاية 304فقط هو أن حقيقة بيانٍ ما ت

رط ألا "إيمانه" بعالم خارجي حقيقي، ش بـ الطاف، لا ش يء يمنعه من الاعتراف للواقعي

خارج مدى  من حيث البدأيقوده هذا الإيمان إلى نسب وجودٍ لأشياء أو خصائص تقع 

                                                           
 A. Fine, The shaky، ذكرها فاين في 0960نون الثاني عام بتاريخ أول كا Solovineرسالة إلى سولوفين  303

game  ،001، ص.الرجع السابق . 
 J. Faye, Niels Bohr: his heritage and legacy .414، ص.الرجع السابق 304



184 

وسائل استكشافنا. نعتبر في غالب الأحيان أن هذه الإمكانية، أو هذا التسامح، يفتح 

الباب لرؤية عقائدية مختلفة بين رؤى أخرى للاواقعية. ومن جهتي، أعتقد أن هذه 

بالكشف عن عنصر تشكيكي جذري متأصل لا بد أنه يشكل الإمكانية لا تقوم سوى 

 
ً
 لا يتجزأ من كل رؤية أو تنويعة عقائدية لاواقعية. ذلك لأن الوقف التسّق حقا

ً
جزءا

الصادر عن لاواقعي بمواجهة التأكيد بوجود عالم حقيقي خارجي يجب ألا يكون الرفض 

ر أو البالغ فيهولا أو القبول بل عدم البالاة. فإن لم يكن من الحذر،  إلى حد تأكيد   البرَّ

 من عدم الحذر وغير 
ً
وجود حالة تتجاوز التجربة، وما وراءٍ لكل تجربة ممكنة، فإنه أيضا

طرَ 
 
ر التأكيد على عدم وجوده. فالسألة لا ت  ح بكل بساطة في نظر اللاواقعي. البرَّ

 شبه الواقعية كعودة للاواقعي أوولي 6 .4

بالضبط، من هذا الستوى الأقص ى والتطرف لتحديد وإيقاف  من هذه اللاأدرية

اللاواقعي، إنما ولدت شبه الواقعية. لنرى كيف أن هذا التحويل، الذي يبدو للوهلة 

 عن ملاحظات سابقة. إن تقديم مثال 
ً
، ينتج في الواقع بشكل طبيعي جدا

ً
الأولى متعارضا

تقديم برهان. لهذا أقترح أن نعتبر مع  توضيحي قد يكون أكثر فعالية في تقريب الفكرة من

 : p2و  p1بلاكبرن القضيتين التاليتين، الشار إليهما بالرمزين 

p1 كان لكل حدث سبب.  كما لو: علينا القيام بأبحاثنا 

p2 :أن لكل حدث سبب.  من الصحيح 

، هي واحدة من ناظمالنتسبة إلى مبدأ ، p1سرعان ما يتبادر إلى الذهن أن القضية 

 p2القضايا التي يمكن لأحد اللاواقعيين أن يرى فيها بسهولة قضيته. أما بالنسبة للقضية 

. مع ذلك يظهر 
ً
ن ولها بالتالي صبغة واقعية قوية جدا فإنها تأخذ أكثر بكثير من البدأ الكوّ 

، ذلك p2 بـ إذا قبل  p1هنا عدم اتساق ما. فالواقعي لن تكون لديه أية صعوبة في قبول 

في لاذا لا يمارس أبحاثه تحت فرضية أن لكل حدث سبب، إذا كان لكل حدث  أنه

سبب ما؟ بالقابل تبدو الطريقة البديلة مستبعدة. فاللاواقعي الذي يقبل  الحقيقة

ي ت، وذلك بسبب الالتزام بالحقيقة الp2يبدو أنه يجب أن يرفض القضية  p1بالقضية 



185 

موقفه؟ لا، على الإطلاق يجيب بلاكبرن: تتضمنه. ولكن هل هذا الرفض يتوافق مع 

ن في القبول   ما متضَمَّ
ً
 إضافيا

ً
 التأكيد أن ]...[ شيئا

ً
 من  p2 بـ "فمن الطبيعي جدا

ً
)بدلا

 أن يظهر عند هذه النقطة أن الواقعي وحده من  p1 بـ القبول 
ً
(، لكن من المكن جدا

 ميجب عليه القيام بهذا التمييز. فالبدأ لا يمكن أن يكون 
ً

 في مقابل أن يكون  كوّ نا
ً

 ناظما

". بعبارة أخرى، فإن 305إلا إذا كان يوجد مجال من الوقائع يهدف إلى وصف تكوينها

 بالكامل ليس لديه أي سبب لرفض القضية 
ً
 متناغما

ً
 لاواقعيا

ً
، على الرغم p2فيلسوفا

عة أن من صبغتها الواقعية. ولا يجب على لاأدريته التعلقة بوجود الأسباب في الطبي

. p1، بل على العكس إلى قبولها كصيغة مكافئة، وربما أكثر أناقة من p2تقوده إلى رفض 

ليس ثمة سوى خطوة، خطوة تحدد وتعرّف شبه  p1إلى تفضيل  p2 بـ فمن القبول 

 الواقعية. 

فشبه الواقعي، كما سبق ولحنا، ينطلق من النتيجة النهائية القصوى للتفكيكية 

 مع اللاواقعي ]منه مع الواقعي[. ]لأن اللاواقعي[ اللاواقعية. وهو أ
ً
 كسبكثر "]...[ انسجاما

ببساطة؛ لقد أسس  سرقهاالفاهيم الرتبطة مع الوضوعية، في حين أن منافسه الواقعي 

 
ً
ممارساتنا على وقائع معروفة تتعلق بالقدرات البشرية، في حين أن منافسه اخترع شيئا

 
ً
ه ". في الوقت نف306ما إضافيا سه فإن الفيلسوف شبه الواقعي يعي بشكل كامل ما أسميت 

جعله يبدو غير متوافق « كما لو»العجز الأخلاقي للاواقعية: "فوصف النظريات بواسطة 

 للدحض بواسطة نوع من التذكرة 
ً
مع عمق التزاماتنا. ويبدو هذا الوصف بالتالي قابلا

ندها أن شبه الواقعي، على عكس ". فمن الؤكد ع307الظاهراتية لقوة معتقداتنا ]...[

"فما هو الخطأ بالتالي، يتساءل «. كما لو»اللاواقعي، سيتجنب اللجوء بأية طريقة إلى 

نتحدث كما لو كان ثمة »بلاكبرن، عندما نصف هذه الفلسفة كما لو كانت تدعم أننا 

                                                           
 S. Blackburn, Essays in quasi-realism .45، ص. الرجع السابق 305
 . 32، ص.الرجع السابق 306
 . 65ص.، الرجع السابق 307



186 

ي ؟ هذا ناجم عن أننا لم نلحظ أن شبه الواقعي ليس بحاجة لأن يعط]...[«ضرورات 

معنى آخر سوى العنى الذي تكون فيه صحيحة". بعبارة « كما لو» الـ للقضية التي تلي

 إضعاف النطاق الرجعي لصطلح أو قيمة حقيقة 
ً
أخرى، فإن شبه الواقعي لا يحاول أبدا

 
ً
قضية ما. بل هو يظهر مثل "شخص يجد نفسه، وقد انطلق من موقف لاواقعي، قادرا

فترَض أنها تعرّ ف الواقعيةبالتدريج على محاكاة الأف  ". 308كار والمارسات التي ي 

جيد، ولكن إذا نجح شبه الواقعي هذا النجاح الكامل في محاكاة الأفكار والمارسات 

الواقعية ألن ينتهي به الطاف بأن يخسر كل خصوصية له؟ فإذا كان شبه الواقعي يبرر 

 استخدامنا لكلمات مثل "حقيقة" و"واق
ً
ع" و"موضوعية" إلخ.، فإن "]...[ بشكل جيد جدا

وضعه عندها سيبدو كمن يعضّ ذيله. فهو وضع يبدو أنه يدعم اللاواقعية أكثر مما هو 

. فالتمييز بين الواقعية واللاواقعية لا 309بمثابة أداة من أجل تفكيك النقاش بأكمله"

كان تمييزها يعود له معنى، لأن لاواقعية مدفوعة إلى أقصاها ستنتهي بأن لا يعود بالإم

 بالضبط. إن شبه الواقعية تتميز بداية عن 
ً
عن الواقعية. لكن ذلك ليس صحيحا

الواقعية بدرجتها الرتفعة أكثر في حركة التوازن الجدلي الذي تتمثل مرحلته التوسطة 

 قبل الوصول إلى 
ً
 كبيرا

ً
بطرح وبسط وسائل الإثبات. لقد قطع شبه الواقعي طريقا

قعيين، وهذا الطريق هو ما يميزه بين الجميع. "في فلسفة هذه الأمور، محاكاة زملائه الوا

، يتكم، لاواقعيتكم" )واقعيتكميلاحظ بلاكبرن، ليس ما تنتهون إلى قوله هو ما يعرّ ف "

 ". 310..(، بل الطريقة التي توصلتم عبرها إلى قولهيتكمشبه واقع

ر شبه الواقعي وبالثل، سيقول أحدهم، إذا كانت الغامرة الفكرية الت
ّ
ي عاشها الفك

شابه بشكل غريب مع موقف الواقعي لا تؤدّي بشدّة إلى أي تقبل أن يتوصّل إلى موقفه ال

 من الأصالة على 
ً
انزياح بالنسبة إلى هذا الأخير، وإذا لم تكن تضع لسة صغيرة جدا

                                                           
 . 06، ص.الرجع السابق 308
 . 6، ص.الرجع السابق 309
 . 1، ص.الرجع السابق 310



187 

لا نعلن مساعيه وخطواته، فهل سيكون لدينا أي سبب لكي لا نهمل هذه الغامرة ولكي 

بشكل قطعي أن الصيرورة بكاملها كانت بلا جدوى؟ لحسن الحظ، ليس الأمر كذلك. 

فالعلامة الميزة موجودة. ذلك أن الفكر شبه الواقعي أضاع على الطريق الذي قطعه 

آخر نقطة سذاجة أو جمود أنطولوجي كان لا يزال يربطه بزملائه الواقعيين الأكثر رهافة. 

قرأ هذه الطراوة
 
والنضارة التي نجدها في الاستئنافات وفي إعادة النظر هذه، وفق  ت

، وشبه الطفولي، لشبه الواقعي في وصف كافة أنواع 
ً
بلاكبرن، في اليل الفرط تقريبا

 عن "أمور" الفطرة السليمة أو النطق السليم
ً
"الواقعية":  بـ الكينونات البعيدة جدا

مزعج لشدة حماسه الأحاسيس التقليدية  "يتوصل شبه الواقعي إلى أن يحاكي بشكل

ع بأن يختلف عن الواقعي 
ّ
للواقعي؛ وفي حماسه هذا بالذات إنما نستطيع أن نتوق

 ". 311الحقيقي

لقد فقد شبه الواقعي على الطريق كافة الوانع النفسانية التي كانت تجعل من 

 للتطور 
ً
 بالنسبة للواقعي أن يغيّر من الأنطولوجيا تبعا

ً
ات النظرية. كان الصعب جدا

الواقعي يعتقد، في أعماق قناعاته، أن أنطولوجيا الأجسام الادية الموضعة، 

دة بخصائص، هي الصحيحة، وأن العلوم لا  والشخصَنَة، والعاد تعيينها في الزمن والزوَّ

تقوم سوى بتحسين معرفة هذه الأجسام دون الإخلال بتنظيمها. كانت الإستقرارية 

بالنسبة له ضامنة لتفرّد حقيقة قابلة للوصول إليها في نهاية صيرورة من الأنطولوجية 

 صراحة مع الواقعية، 
ً
ي. فالتجديد الأنطولوجي سيؤدي، دون أن يكون متعارضا التقص ّ

 الـ إلى اضطراب، وإلى شك من الصعب أن نلجمه، يتعلق بالتلاقي النهائي للعلوم باتجاه

لتأكيد، باتجاه الأنطولوجيا الثانية، ولكن من ذا يقول الحقيقة. يمكن للتلاقي أن يتم، با

ينا بسهولة كبيرة في الأولى لن يكون هناك ثالثة، ثم رابعة، إلخ.؟ وفي هذه 
ّ
لنا إننا لو تخل

الحالة، كيف سنواجه الظهر النتصر للاواقعي، الذي يرى بسرور لا يخفيه طرحه في 

ية وقد استعاده الواقعي تحت غطاء من اللاإستقرارية التاريخية للبنى الإبستمولوج

                                                           
 . 46، ص.الرجع السابق 311



188 

سلسلة من التغيرات الأنطولوجية؟ لهذا فإن الواقعي محكوم بدرجة معينة من 

الحافظة، وبشكل خاص بمواجهة الراجعات الأنطولوجية القترحة بواسطة العلوم 

 
ً
لا الفيزيائية. لكن ليس هذا حال شبه الواقعي. ما كان يبدو للواقعي أنه يشكل امتيازا

حتمل للنسبوية الإبسمتولوجية للاواقعي هو على العكس بالنسبة لشبه الواقعي البرهان  ي 

 على 
ً
 فاعلا

ً
 من عناصر السار الفكري التي تشكله يجب أن يظل أيضا

ً
الأفضل بأن كلا

الستوى الذي بلغه. لن نتفاجأ بالتالي إذا ما استنتجنا، ضمن هذه الشروط، أن "شبه 

 
ً
تهمالواقعية غالبا

 
أو، بعبارة أخرى، تتهم بأنها تحبس الواقع الأصيل « ]...[ العلموية» بـ ما ت

)الحقيقة الأصيلة( وتحجّمها إلى أنطولوجيا وإلى مجموعة من السمات التي يرسمها أحد 

لة، مثل الفيزياء  ". 312العلوم الأساسية الفضَّ

فترَض أنها لا يحاول الفكر شبه الواقعي أن يفرض بأي ثمن على الفيزياء 
 
أنطولوجيا ت

أكثر واقعية وأكثر حقيقية من الأنطولوجيات الأخرى بسبب معاصرتها. بل هو يطلب على 

العكس من النظرية الفيزيائية الأكثر ملاءمة والأكثر اقتصادية ضمن وضعية تاريخية 

لى حد معطاة، أن تثبت هي نفسها معايير أنطولوجيا ذات نزعة عالية. وهو يتلاقى بالتالي إ

الذي، وهو بالتالي على  Fine)م أ ط( لفاين  بالوقف الأنطولوجي الطبيعيكبير مع القائل 

 الزيد من العلومات 
ً
 على الاعتقاد بأن العلوم تقدم لنا دائما

ً
عكس الواقعي، ليس مجبرا

". ومثل من ينتسب إلى الوقف الأنطولوجي الطبيعي، يستطيع 313"حول الأشياء نفسها

ه الواقعي الاعتماد على حرية أنطولوجية مطلقة في كافة حالات تغيّر النموذج الفكر شب

paradigme  العلمي. فأية فكرة مسبقة لتلاقي العلوم باتجاه "بؤرة حقيقية" وحيدة لن

". ولكن 314تمنعه من تقييم معقولية )أو لامعقولية( "استقرارية للمرجعية عبر النماذج

الذي سيحاول الحفاظ على القطع  طولوجي الطبيعيللموقف الأنعلى خلاف الناصر 

                                                           
 . 6، ص. الرجع السابق 312
 A. Fine, The shaky game . 031، ص. الرجع السابق 313
 . 030، ص. الرجع السابق 314



189 

، فإن شبه الواقعي لن يتردد 
ً
 خطيرا

ً
مَسّ "معقوليته" مساسا

 
الأنطولوجي القديم طالا لم ت

 أكثر أناقة.  دي إذا كان النموذج الجديد يجعلهفي تفضيل إصلاح وجو 

للمواقف  فهذا الاتجاه "العلمي" على أية حال )الذي يقود إلى تكرار بحت وبسيط

 بشكل مستمر بواسطة درجة مرتفعة من 
ً
العقائدية الاضية إذا لم يكن مضبوطا

الوضوح الانعكاس ي(، هو الذي انتقده بشدة بوتنام خلال الجدل الذي جمعه مع 

 على بعد خطوتين، على الرغم من دقة 
ً
بلاكبرن. بالنسبة له، فإن بلاكبرن موجود دائما

كما هو بشكل »[ العلم، والعلم وحده، يصف العالم مسار فكره، من تأكيد أن "]...

". إن موقف بلاكبرن، الذي ينتظر من الفيزياء أن "ترسم خطوط" 315«مستقل عن اللغة

في إطار  الخطوط الوحيدةواقع ما، يجازف في كل لحظة بالإيحاء أن هذه الخطوط هي 

إذا لم يكن على  نظرية معطاة، وأن العلم يتحرر بذلك، عبر كل من مراحله التاريخية

الدى البعيد، من مشكلة تعددية وجهات النظر الأنطولوجية التي تصادفها فلسفة اللغة. 

حتى الآن، كان الفارق بين الواقعية الداخلية لبوتنام وشبه الواقعية لبلاكبرن يقع كما 

ى، "كما لو" في الحالة الأول لـ يبدو فقط على مستوى الفكر البديهي )الاستخدام الصريح

 بتباعد يتعلق بنقطة محددة 
ً
والضمني في الحالة الثانية(. وهو يترجم من الآن فصاعدا

: وهي التي تتعلق بقبول أو رفض إعطاء مكان، في كل نموذج نظري،
ً
"واقعية  للـ تماما

 " التي يذكرها باستمرار بوتنام. الفاهيمية

 وشبه الواقعيةمؤسسو اليكانيك الكمومي بين الواقعية واللاواقعية  7 .4

أصبحت أداة الفكر دقيقة بشكل كاف لكي نواجه دون تردد مسألة التصنيف 

 العقائدي لؤسس ي اليكانيك الكمومي. 

 لنبدأ بقول بضعة كلمات عن "الواقعيين الحقيقيين" بالعنى الذي يقصده بلاكبرن. 

 بين هؤلاء ال
ً
عدّ أينشتين عموما اص، ـن وضوحه الخـــــكـــن. لـيــيــقـــقيـــواقعيين الحـــــــي 

وسخريته، وقدرته على التعرّف على الشحنة العاطفية في موقفه، يضعه خارج الأخاديد 

                                                           
 H. Putnam, "Comments and replies", in P. Clark & B. Hale, Reading .423، ص. الرجع السابق 315

Putnam 



191 

؛ وربما يمكن رؤيته في مكان ما في الأطراف السعيدة التي تمتد 
ً
الرسومة والحددة تماما

وكتاباته، مثل بين الواقعية وشبه الواقعية والواقعية الداخلية. إن بعض جوانب فكره 

قوله بالإيمان تجاه نظام كوني، يقرّب أينشتين من واقعية ميتافيزيائية أصيلة. وعلى 

"، أي 316entheorizing" بـ Fineالعكس، فإن جانب واقعية أينشتين الذي يسميه فاين 

 السائل التعلقة بمرجعية الصطلحات الفردة التي تشير إلى أحداث أو 
ً
أن نضع جانبا

بين بداية توجه  التجريبية الشاملة للنظرية، يضعهالح مسائل حول الكفاية أشياء لص

، من نمط واقعي داخلي، للنسبية الأنطولوجية. 
ً
 شبه واقعي وتأكيد أكثر حسما

ومدرسته. وهنا، لا يعود الشك  Louis de Broglieهناك بعده لويس ده بروي 

. فهؤلاء الفيزيائي
ً
تطبيق الأنطولوجيا الكلاسيكية  ن لم يقبلوا بتحديد حقلو مسموحا

للأجسام الادية، كما اقترح عليهم أعضاء مدرسة كوبنهاغن، ولا بإدخال تحسينات عليه 

أصبحت ضرورية من خلال موافقته مع الصورية الكمومية، كما كان قد اقترح فون 

 بشكل جذ
ً
ري نيومان مع آخرين ممن وضعوا النطق الكمومي، ولا بأن يتغيروا أنطولوجيا

كما اقترح شرودنغر. بل حافظوا ببساطة على الأمل بالوصول إلى وسط ما تحت كمومي، 

يتميز بمتحولات خفية، حيث تستعيد الأنطولوجيا التقليدية جميع حقوقها. وقد 

هة، التي نشرها ديفيد  اجتاحهم شعور بالانتصار عندما تمّ البرهان أن نظرية الوجة الوجّ 

، تكافئ بصرامة على مستوى تنبؤاتها الصيغة العيارية 0964عام  David Bohmبوم 

للميكانيك الكمومي. لكنهم لم يقلقوا لواقع أن نظرية ديفيد بوم ليست في نهاية الطاف 

سوى وسيلة تشتمل على تطعيم جسم اليكانيك الكمومي بشكل أنطولوجي فارغ 

 
ً
لك بسبب أن هذا الشكل ؛ واحتاجوا لوقت طويل قبل اتخاذ أي إجراء حيال ذ317تجريبيا

                                                           
 A. Fine, The shaky game .015، 94، ص. الرجع السابق 316
التكافؤ بين  0945، عندما بين في عام الشكل الأنطولوجي الفارغتأمل شرودنغر برهافة عميقة حول مفهوم  317

رن وجوردان. وكان يصر، في تلك الفترة، على "اليكانيك الوجي" الخاص به و"اليكانيك الصفوفي" لهايزنبرغ وبو 

لم يكن اليكانيك الوجي سوى "غلاف بدني" أضيف زيادة على الهيكل الوحيد الرياض ي الصالح  إذافكرة أنه 

 للميكانيك الصفوفي، عندها فإنه يجب القبول بالتفوق الإبستمولوجي للميكانيك الصفوفي على 
ً
والفيد تنبؤيا

. ولكن، لأن ذلك لم يكن هو الحال، لأنه كان يوجد تكافؤ رياض ي صارم بين النظريتين، ومن اليكانيك الوجي



191 

 عن إعادة امتلاك كافة السمات التي ترتبط بالأجسام الادية للميكانيك 
ً
بعيد جدا

، على هذا 319، وخرق مبدأ العطالة318الكلاسيكي. تشهد التأثيرات غير الحلية، والسياقية

 كان الأمر، فإن القاومة العنيفة من دو بروي ومن أنصار النظر 
ً
يات التباين العميق. وأيا

ذات التغيرات الخفية اتجاه كل إعادة صياغة أنطولوجية تبين بدرجة كافية عناد 

ب التزامهم الواقعي. 
ّ
 وتصل

 )على الأقل في 
ً
لين جيدا

َّ
فكرهم(  بعض لحظاتلنأت  الآن إلى اللاواقعيين، المث

برغ وويرنر هايزن Niels Bohrبأعضاء مدرسة كوبنهاغن. وهم كثيرون نذكر منهم نيلز بور 

Werner Heisenberg  وماكس بورنMax Born  وولفغانغ باوليWolfgang Pauli 

قدوا منذ فترة مبكرة بأنهم  Pascual Jordanوباسكوال جوردان  وغيرهم. وقد انت 

"وضعيون"، وذلك من قبل أينشتين بشكل خاص. لقد أمكن ليل هايزنبرغ وبشكل خاص 

، formalisme 320البكرة من إعداد الصورية، خلال الفترة Machباولي إلى فلسفة ماخ 

ر هذا النعت لهم بالوضعية. لكن سرعان ما تم تحت تأثير بور تجاوز هذه الرحلة  أن يبرّ 

. وبالتالي تم الوصول إلى النسخة 321الساذجة إلى حدّ ما من التفكيك الأنطولوجي

متبقية، والتي سبق للاواقعية، التي لا تخلو من عناصر واقعية  322الوضوعية والعملياتية

                                                                                                                                                    

جهة أخرى لأن كينونات اليكانيك الوجي كانت تتمثل بسهولة أكثر في الفضاء وفي الزمان من كينونات اليكانيك 

 .Eة هايزنبرغ. راجع: الصفوفي، فقد كان شرودنغر يؤكد تفوق نسخته من اليكانيك الكمومي على نسخ

Schrodinger, "Sur les rapports qui existent entre la mécanique quantique de Heisenberg-Born-Jordan 

et la mienne", in Mémoires sur la mécanique quantique ondulatoire, J. Gabay, 1988, p. 92 . 
اللسانيات، ووفقها يرتبط معنى كلمة مباشرة بسياق هذه  في contextualismeنسبة إلى النظرية السياقية  318

 الكلمة في الجملة )الترجم(. 
 .D. Bohm & J. Hiley, The undivided universe, Routledge, 1993راجع  319
320 W. Heisenberg, La partie et le tout, Albin Miche, 1972, p. 95. 
للتشابهات الزعومة بين موقف بور والفلسفة  C. Chevalleyانظر اللاحظات التي يخصصها شفالييه  321

 . N. Bohr, Physique atomique et connaissance humaine, Folio-Gallimard, 1991الوضعية، في 
عَرَّف بمصطلحات العمليات الفيزيائية.  322

 
العملياتية شكل من البراغماتية يكون على الفاهيم وفقها أن ت

 )الترجم(



192 

 ،
ً
 أبدا

ً
. لندع لهايزنبرغ أن يصفها لنا: "]...[ إن تفسير كوبنهاغن ليس وضعيا

ً
وذكرناها سابقا

ب ]...[، فإن تفسير   لها الإدراكات الحسية للمراق 
ً
لأنه حيث تعتمد الوضعية أساسا

سيكية، كوبنهاغن يعتبر أن الأشياء والصيرورات القابلة للوصف بمساعدة الفاهيم الكلا 

". إن لهذا الوقف دلالة عملياتية بما هي لا 323أي الواقع، هي أسس كل تفسير فيزيائي

 بلا 
ً
تضع أية صعوبة في نسب "واقعية" للتجهيزات الجهارية ولحالاتها. وهو يتصل أيضا

لبس بشكل قوي مع اللاواقعية بما هي لا تعترف بأية قيمة حقيقة أخرى للبيانات التي 

ء الذرية سوى القيمة النسوبة لها من خلال وضعها على الحك ونجاحها تتعلق بالأشيا

على نحو فعال، مع اللجوء إلى استخدام تجهيزات جهارية. فهو يجمع بين صلابة الواقعية 

الصفحة  لساني، مع -يؤدي إلى بيان براغماتي  ذلك على الستوى الجهاري، حتى وإن كان

  تلستوى الجهري، حتى وإن كاناللاواقعية على ا البيضاء الجديدة
ً
تعبّر عن نفسها أحيانا

. يقول هايزنبرغ: "كانت أنطولوجيا  كما لو
ً
أن ذرات مجهزة بتحديدات كانت توجد فعليا

الباشرة للعالم الذي يحيط  «الواقعية»الادية ترتكز على وهم أن هذا النوع من الوجود، 

م حتى مستوى حجم الذرة.  عمَّ ". لا بدّ لنا 324غير أن هذا التعميم مستحيلبنا، يمكن أن ي 

من الإشارة إلى أن التعميم في هذه الجملة للأنطولوجيا التقليدية باتجاه كون ذري وما 

، لكن لم تتم الإشارة إلى أي تحفّظ فيما يتعلق بتطبيقه على 
ً
تحت ذري يعتبر مستحيلا

 الأشياء من الستوى الجهاري وعلى الأحداث التجريبية. 

لك، يعد مثل هذا الدمج غير مستقر، وقد اتبع عدد من أعضاء مدرسة مع ذ

 أكثر لاواقعية بشكل 
ً
 أكثر ما يكون واقعية، أو منحدرا

ً
كوبنهاغن على مسؤوليتهم منحدرا

أن إقامة  إلى جذري. ولن أذكر هنا سوى ماكس بورن الذي أشار في نهاية حياته

أنطولوجيا  م الجهري تتطلب تعميماستمرارية تصورية بين العالم الجهاري والعال

 إلى الستوى ما تحت لأجسام مادية متموضعة
ً
، فعالة بلا أدنى شك على مستوانا، وصولا

                                                           
323 W. Heisenberg, Physique et philosophie, Albin Miche, 1971, p. 188.  
 . الرجع السابق 324



193 

الذري. لهذا فقد حاول مذاك أن يبرر، إنما ليس دون الكثير من الحذر والاحتياط، عودة 

هايزنبرغ قد أنهاه مفهوم الجسيم الكمل للتمثيل الرمزي الوجي، في الوقت الذي كان فيه 

ه ضمن مثاليات رياضية، وفي الوقت الذي لم يكن فيه بور يحفظه إلا مع التبعية 
ّ
وحل

 الضمنية للتمثيل الرمزي. 

 إلى إرفين شرودنغر. فحالته معروفة منذ زمن طويل كإحدى أكثر الحالات 
ً
لنأت أخيرا

 ووعورة. ووفق أحد الشارحين الحديثين
ً
شرودنغر ومن ، فإن نصف معاصري 325تطلبا

 صنّفه كمفكر واقعي، في حين أن النصف الآخر كان يفضل تصنيفه بين 
ً
تلوه تقريبا

، أي الثاليين والظاهراتيين. وقد نسب بعض 
ً
اللاواقعيين، بل حتى بين أكثرهم تطرفا

، تميل بشكل واضح إلى جانب اللاواقعية، 326الؤلفين لشرودنغر فلسفة في الحضور 

، م
ً
ع إدراكهم للصعوبة، تحديد نوع من الحلول أو التسويات العرجاء وحاول أخرون أيضا

 . 327التي من المكن أنه كان قد انتسب لها

وليس ثمة ما يدهش في هذا الاعتراف بالفشل من قبل مفسري أعمال شرودنغر. 

، لا يمكن لأي 
ً
 في مواجهة نصوص شرودنغر ش يء محيّر، ش يء متناقض ظاهريا

ً
فثمة فعلا

 من تطورات فكر 
ً
. ولكي ندرك ذلك، لنضع مواجهة نصوصا

ً
 أو مفهوما

ً
ه أن يجعله واضحا

تعود إلى فترات متقاربة. والعينة الأولى من أزواج هذه النصوص: كتيّب فلسفي يعود إلى 

، بعنوان "البحث عن الطريق"، ومقالة نشرت في كانون الثاني من 0946شهر آب من عام 

: "]...[ 0946رودنغر الشهيرة. نقرأ في نص عام تتضمن أول صياغة لعادلة ش 0945عام 

 منهما ]الأنا والعالم[ يتكون من 
ً
م يوجد خارج ]...[ أنا، لأن كلا

َ
لا يمكننا القبول بعال

                                                           
325 M.F. Melgar, "The philosophy of Erwin Schrodinger", Found. Phys., 18, p. 357-371, 1988 ؛ راجع

 الحادثة الواردة في: 
ً
 .M. Bitbol, Schrodinger's philosophy of quantum mechanics, Kluwer, 1996أيضا

326 M. F. Melgar ،القال السابق . 
327 Y. Ben-Menahem, "Struggling with realism: Schrodinger's case", in M. Bitbol & O. Darrigol (eds.), 

Erwin Schrodinger, philosophie et naissance de la mécanique quantique, Frontières-Diderot, 1993. 



194 

". إن الإسناد إلى "عناصر" الوضعية الاخية واضح هنا، 328التجريبية نفسها« العناصر»

حاسيس" لاخ. ومع ذلك، في مقالة وقد أشار إليها عبر استشهادات متكررة من "تحليل الأ 

ذري لها  -مع ظاهرة اهتزاز ضمن  Ψ، يقترح شرودنغر أن "]...[ يقرن التابع 0945عام 

ك فيها 
َّ
شك  ما ي 

ً
 بكثير من ظاهرة السارات الإلكترونية التي غالبا

ً
سمة واقعية أكثر وضوحا

 
ً
الدقيقة للمجال  ". لم يورد شرودنغر هنا كلمة واحدة من أجل تمييز الفروق329حاليا

الحسية  monisme 330اليتافيزيائي لفهوم "الواقعية"؛ ولا أي كلمة من أجل ذكر الأحدية

الستعارة من ماخ. ولنر الآن ما الذي يقوله بعد ثلاثين إلى خمس وثلاثين سنة. لدينا هنا 

، وبعض 0951كمثال زوج آخر من النصوص: نص بعنوان "ما الواقعي؟" ويعود إلى عام 

قالات التأملية حول اليكانيك الكمومي تعود إلى نهاية الخمسينيات. نقرأ في الؤلف ال

: "بداية ]...[ سوف نأخذ بهذا التأكيد: أنه يجب أن يوجد، خارج 0951الذي يعود إلى عام 

 له وتكون نتيجة 
ً
]الحياة العقلية[ أو في جوارها، جسم تكون هذه الحياة العقلية تمثيلا

 غير ذي جدوى يصطدم بخيط أوكامله. لأن ذلك 
ً
". "لا أحد يدرك 331يبدو لي تكرارا

ستخدم ضد 332«حقيقي»عالين، عالم مرصود وعالم 
 
". إن كافة حجج ترسانة اللاواقعي ت

فكرة عالم حقيقي أي واقعي خارجي، ونرى أن كافة الهجمات ما بعد الكانطية ضد 

إلى جانب ذلك، نقرأ في نص مقالة قد استعيدت هنا وتم تطويرها. و  الش يء بذاتهمفهوم 

                                                           
328 E. Schrodinger, Ma conception du monde, Mercure de France, 1982, p. 30. 
  ,E. Schrodinger, Mémoires sur la mécanique ondulatoire.03، ص. الرجع السابق 329
الأحدية اتجاه فلسفي يتكون العالم وفقه من جوهر واحد فقط، وهو يتمايز عن النظومة الفكرية  330

 لوضوع الذي يطبق عليه الفكر، والقابل للثنوية. )الترجم(الواحدية التي تقول بوحدة ا
331 E. Schrodinger, Ma conception du monde 013، ص. السابق، الرجع . 

مبدأ خيط أوكام هو مبدأ محاكمة فلسفية يدخل في الفاهيم العقلية والإسمية. يسمى أيضا مبدأ البساطة أو 

حو التالي: "لا يجب استخدام الكثرة أو التعدد إذا لم يكن ثمة ضرورة مبدأ الاقتصاد، ويمكن صياغته على الن

لذلك"، وبعبارة أخرى: "لا يجب مضاعفة الكينونات أكثر مما هو ضروري". وهي صيغة تنسب إلى غيوم دوكام 

الأكثر  منذ القرن الرابع عشر. أما الصيغة الأحدث فهي على النحو التالي: "الفرضيات الكافية الأكثر بساطة هي

"، وهو مبدأ تفسيري أساس ي في العلم، مع أنه ليس نتيجة علمية بالعنى الصريح. )الترجم(
ً
 ترجيحا

 . 016، ص. الرجع السابق 332



195 

ه للحالة يلعب الدور 0966تعود إلى عام  : "على الستوى الحالي، وطالا بقي الشعاع الوجّ 

ل 
ّ
عتبر بأنه يمث  ". 333«العالم الحقيقي في الكان وفي الزمان»الذي يلعبه، فيجب أن ي 

دّم حتى الآن على هذا التباعد الظاهر 
 
في فكر شرودنغر هو إن البيان الأوضح الذي ق

. ووفق ليندا 334في أطروحتها لنيل درجة الدكتوراة Linda Wesselsما كتبته ليندا ويسلز 

ويسلز، فإن شرودنغر يدعم في آن واحد لاواقعية ميتافيزيائية وواقعية منهجية في 

يميز كتابات شرودنغر التي ترجح  Abner Shimonyالفيزياء. وبالثل، فإن آبنر شيموني 

اليزان في أحد الاتجاهات، والكتابات التي ترجح اليزان في الاتجاه الثاني، وينتهي كفة 

من جهة أخرى يقترح  وأنهمن جهة عن الواقعية الفيزيائية ]...[ يدافع علان أنه "]...[ الإ ب

 . 335ميتافيزياء مثالية"

لكن أعتقد أننا لا يجب أن نقف عند ترجمة بسيطة للصعوبة من حيث التجاور 

مع لاواقعية  والتواجدلعقائدي. فواقعية شرودنغر النهجية لا تقوم سوى بالتجاور ا

رة فيه بشكل من الأشكال. إن التعريف الأكثر عمومية الذي 
ّ
ميتافيزيائية قوية. فهي متجذ

، تعريف بين 
ً
 -قدمه شرودنغر للواقع هو بشكل أساس ي، وبقدر ما يبدو ذلك متعارضا

"]إن الواقعية[ تتبدى لنا، بشكل من : واقعي بشكل أساس يلا ، intersubjectifذاتي 

بل كافة الراقبين  -الأشكال، مثل صورة تداخل لتحديدات عدة مراقبين فرديين 

الفرديين الذين يمكن تصورهم. إنها عبارة عن تكثيف لا وجدوه بهدف الاقتصاد في 

ابع الوجة )أو حامل ". وعندما كان عليه الدفاع عن فكرة أكثر خصوصية بأن ت336الفكر

أو شعاع الحالة( يمثل الواقع، فإن الحجة الرئيسية التي استخدمها شرودنغر كانت ترتكز 

                                                           
333 E. Schrodinger, "Might perhaps energy be a merely statistical concept?", Nuovo cimento, 9, p. 162-170, 

1958. 
334 L. Wessels, Schrodinger's interpretations of wave mechanics, Ph. D. thesis, Indiana University, 1975. 
335 A. Shimony, in "Les implications conceptuelles de la physique quantique", Journal de Physique, 42, C2, 

Editions de physique, 1981, p. 90. 
 ,K. Przibram (ed.), Letters in wave mechanicsإلى أينشتين، في  0961 تشرين الثاني عام 06راجع رسالة  336

Philosophical library, 1967 . 



196 

على ضعف مزاعم انتماء الأشياء اليومية إلى الواقع بقدر ما كانت ترتكز على تحديدات 

 محاكمته 
ً
إيجابية للكينونة النظرية التي كان يريد إحلالها محلها. لنفصّل قليلا

. يقول شرودنغر إنه ليس لدينا أي سبب للاعتقاد أن متجهات الحالة هي أقل 337النطقية

حقيقية من الجسيمات أو حتى من الكراس ي أو من الطاولات. فهذه الأخيرة هي بقدر أشعة 

الحالة بناءات عقلية مخصصة لتوضيح ومطابقة تجربتنا حول عدد صغير من 

كيانات نظرية على درجة متساوي مع متجهات  اللامتغيرات. فالكراس ي والطاولات هي

الحالة. إلا أن النظرية التي تندرج فيها الكراس ي والطاولات هي النظرية التي كان علينا 

 نمذجتها منذ نعومة أظفارنا لكي نستمر ونبقى. 

إن نسب "واقع" لكينونات نظرية غريبة مثل متجهات الحالة لا يتعارض بالتالي بحال 

اللاواقعية اليتافيزيائية لدى شرودنغر. بل على العكس، فإن هذه  من الأحوال مع

اللاواقعية الجوهرية هي التي تسمح في آن واحد، بتخفيفها بشكل كبير للشحنة العاطفية 

الرتبطة بمصطلح "واقع"، بفك العلاقة الميزة التي تقيمها مع الأجسام الادية في الحياة 

وتصوّر إعادة دمج كاملة للأنطولوجيا دون حالات اليومية، وتوسيع حقل إسنادها، 

 للعقل بالارتكاز على بنية النظريات الفيزيائية العاصرة. 

 شرودنغر: خيار شبه الواقعية مقابل واقعية داخلية 8 -4

تكفي هذه اللاحظات القليلة باعتقادي لنشكّ بوجود درجة كبيرة من القرابة بين 

لفكر شبه الواقعي. فكما بلاكبرن شبه الواقعي، ينطلق هذا ا ،شرودنغر ونموذج بلاكبرن 

شرودنغر من نقد لاواقعي لواقف الحس السليم . بل هو حتى، بين كافة الفيزيائيين 

الفلاسفة في النصف الأول من القرن العشرين، الفيزيائي الذي يدفع إلى أبعد مدى 

رج نطاق فعل التسطيح التحليل اللاواقعي، بحيث لم يترك حتى الأشياء اليومية خا
                                                           

 .M. Bitbol, "Esquisses, forme et totalité (Schrodinger et le concept d'objet)", in M. Bitbol & Oراجع:  337

Darrigol (éd.), Erwin Schrodinger, Philosophie et naissance de la mécanique quantique ، الرجع

: السابق
ً
، الرجع السابق، M. Bitbol, Schrodinger's philosophy of quantum mechanics؛ وراجع أيضا

 الفصل الخامس. 



197 

الظاهراتية. وبالنتيجة، كما عند شبه الواقعي، فمن نوبة من الشكوك اللاواقعية إنما 

 
ّ
يه اللاحق لواقف تحاكي مواقف الواقعي. ومثل شبه الواقعي أيضا، فقد وجد انبثق تبن

لا صعوبة في جعل زملائه يفهمون أن بياناته التعلقة بالواقع، والوضوعية، والحقيقة، 

تعبّر بأي شكل من الأشكال عن تراجع باتجاه مرحلة سابقة للنوبة، أو لهذه النقطة 

الحرجة، بل على العكس تعبر عن إنجاز وإكمال خطوات حرجة. لهذا كان عليه أن يرد 

: 0961عليهم بلا كلل، كما على سبيل الثال في رسالة مميزة إلى أينشتين تعود إلى عام 

وعلينا أن «. الواقع»قة اليتافيزيائية إذا أردنا الوقوف في صف هذا "إنهم يتهموننا بالهرط

 كما في 338نرد على ذلك بأن الدى اليتافيزيائي لهذا الواقع لا يهمنا على الإطلاق
ً
"؛ أو أيضا

، حيث يشعر أنه مجبر على أن يوضح "بشكل 0966هذه القالة الأخيرة التي تعود إلى عام 

ة بتشكيل صورة للعالم، تصلح للجميع، في الكان وفي الزمان طبيعي، أن رغبتنا العارم

م بشكل أنطولوجي ]حيث استخدمت لفظة  صمَّ
 
هنا في « أنطولوجيا»]...[ لا يجب أن ت

 
ً
معناها التقليدي، اليتافيزيائي، وليس في معناها الدلالي العاصر[؛ فذلك سيكون علما

 لعدد من الإنجازات الفلسفية ا
ً
 وجاهلا

ً
". 339لأقدم بكثير من اليكانيك الكموميساذجا

 وحده هذا الحماس الذي أبداه شرودنغر في وصف الكينونات النظرية للفيزياء العاصرة

شبه  Weltanschauung"الواقعية"، هذا الحماس النموذجي وفق بلاكبرن للعقائدية  بـ

لم يكن  أنهيظنون الواقعية، هو ما كان يمكن أن يجعل أكثر ذوي العقول الصافية 

". ومن جهة 
ً
 حقيقيا

ً
 للمفكر الواقعي؛ وأنه لم يكن باختصار  "واقعيا

ً
 معتادا

ً
 نموذجا

ً
قطعا

 لـ أخرى فإن إرادته بألا يسير بشكل مستمر مع التأكيد الواقعي في العلوم لتصحيح أو 

 "كما لو" هي ما يميزه بوضوح عن الواقعي الداخلي، ويبرزه بوضوح كشبه واقعي. 

                                                           
 K. Przibram (ed.), Letters inموجهة إلى أينشتين، منشورة في  0961تشرين الثاني عام  06رسالة بتاريخ  338

wave mechanics الرجع السابق، النشورة في . 
339 E. Schrodinger, "Might perhaps energy be a merely statistical concept?" الرجع السابق، منشورة في. 



198 

 للشكل غير الحدَّ هكذا نكون 
ً
 ووجها

ً
ما للفيلسوف  د اللامح إلى حدّ قد أعطينا اسما

شبه الواقعي لدى بلاكبرن. إن جوهر العقيدة التي كان قد حددها بلاكبرن كان قد طرح 

 مفكر شبه واقعي، وهذا الفكر ليس سوى إرفين 
ً
جد حقا  في التاريخ؛ فقد و 

ً
فعلا

 من شرودنغر، أحد مؤسس ي اليكانيك الكمو 
ً
 مناسبا

ً
مي. وبشكل أوسع، فقد رسمنا إطارا

أجل حوار حول ملاءمة منظومات الكينونات الستهدفة من قبل الفيزيائيين: إنه في آن 

واحد إطار غير ميتافيزيائي وصادر عن تقييم مفرط للتحولات الانعكاسية التي لا غنى عنها. 

كم على موافقة منظومة الفكر سوف نلجأ إلى هذا الإطار في الفصلين القادمين لكي نح

الذرية اليوم )الفصل الخامس(، ولكي نقيّم إسهام أنطولوجيات بديلة كليانية 

، )الفصل السادس(. ومما لا شك فيه أن ما يهم هنا، كما في تحديد واستعدادية

 كم
ً
 ا النتائج التي تم الوصول إليها."الذاهب"، هو الطريق الذي تم قطعه تماما



199 

 نظرية الذرية العاورةأزمة ال - 5

 

" ،
ً

أمام مثل هذه البراهين، القنعة جدا

على وجود الذرة، فقد انتهى الأمر بالشككين 

إلى السكوت ]...[. إننا نستطيع تأكيد وجود 

الذرة باليقين نفسه الذي نؤكد فيه وجود 

 ". النجوم

 H. Reichenbachخنباخ يرا

 Atomes et Cosmosالذرات والكون 

 

ن, قبل أي ش يء آخر، طرح علينا الآ 

ع 
ّ

السؤال التالي: كيف يصبح تحقيق التوق

 مع التوقع؟
ً

 متوافقا

  L. Wittgensteinويتغنشتاين

Dictées pour Moritz Schlick 

 

 ما نعتبر أن مسألة صحّة
ً
  غالبا

ً
 اعتمادا

ً
ضبط استدلاليا

 
 الخطط الذرّي يجب أن ت

لال ينطلق من مجموعة من الظاهرات على ما تقود إليه التجربة، أي من خلال استد

نحو أفضل تفسير له. وضمن هذا النظور الإبستمولوجي، فإن مجرد ذكر أزمة الذهب 

. أليس من القبول أن الذهب 340الذري في الفيزياء العاصرة فيه ش يء مفاجئ، بل صادم

                                                           
؟" ) 340

ً
 مثل "هل توجد الذرات حقا

ً
 Bernard Diu, Lesيصدمنا أن نستنتج أنه في كتاب بعنوان موحٍ جدا

atoms existent-ils vraiment?, Odile Jacob, 1997 على تفريغ شحنته 
ً
(، أن الؤلف برنار ديو يجد نفسه مجبرا

 
ً
 .Bالذات الكمون الدمر عندما كتب منذ مقدمته: "أن على القارئ أن يطمئن، فالذرات موجودة!". راجع أيضا

Pullman, Les atoms, Fayard, 1995 . 



211 

 الذري يقدم مفتاح تفسير الظاهرات الصنفة بشكل كامل، والتي كان الكثير منه
ً
ا معروفا

 مع التضاعف 
ً
منذ العقود الأولى من القرن العشرين؟ وهذا التفسير ألم يصبح حتميا

 وجود" الذرات والجسيمات الأولية؟الحديث لا يتفق على تسميته "براهين مباشرة" على "

ع الذرّي وتحققاته 1 -5
ّ
 التوق

 للدهشة لو ضمّنا ف
ً
ي مسألة صحّته ستكون أزمة ممكنة في الذهب الذري أقل مثارا

 
ً
 مركبا

ً
 . بدهيا

 لثل هذه القاربة، ليس نهاية العمل في إعادة 
ً
وفي الواقع، فإن الذهب الذري وفقا

الظاهرات باتجاه تفسيرها الأمثل؛ فهو يرتكز على مخطط قراءة يترقب الظاهرات ويقود 

 النشاط التجريبي الذي يشارك في تعريفها. 

، فإن مخطط القراءة يمكن من  وعلى العكس من طرح تفسير أمثلي
ً
نعتبره وحيدا

حيث البدأ أن يتواجد مع مخططات أخرى كثيرة شرط أن تكون فاعليتها بما هي دليل 

 
ً
. وفي الواقع فإن تفرّده سيكون عندها علامة على أن عاملا

ً
للنشاط التجريبي كافية أيضا

 جاء ليقيّد الإحاطة بالاحتمالات التصوّرية. إن غلبة 
ً
الخطط الذري خلال فترة عارضا

طويلة من القرن العشرين يمكن أن نرجعها على هذا النحو إلى صدف تاريخية، مثل إرث 

نظرية ديمقريطس الذرّية )الوروثة هي نفسها من "الوقف الطبيعي" الذي يشتمل على 

ا تحليل الوسط الطبيعي بعبارات "الأشياء" أو الأجسام الادية العزولة بعضها عن بعضه

 بالأحرى من إرجاعها إلى ضرورة داخلية ملزمة بشكل صارم للوضع الحالي 
ً
الآخر(، بدلا

للعلوم. وفي هذه الحالة، فإن استبدال الذهب الذري لن يصطدم بأية صعوبة سوى 

 بدرجة أقل. 
ً
 بصعوبة إدراج الفيزياء العاصرة ضمن مسار تقليد مختلف، ربما كان مألوفا

ت شبكة القراءة الإستباقية نقطة انطلاق مفتوحة بالنسبة من جهة أخرى، لا كان

للبحث وليست، مثل تفسير ظاهرة ما، نقطة وصوله، فإن لا ش يء يمنع أن تصل 

، على الرغم من تميزها في الاض ي، إلى حدوده الخاصة. من هنا، فإن أزمة 
ً
خصوبته يوما

علان عن "برهان أيّا كان النظرية الذرية العاصرة ليست مطروحة هنا للتفسير مثل الإ 



211 

 بشكل زائف ضد 
ً
 إلى درجة أنه سيبدو مندرجا

ً
لعدم وجود" للذرات، وهو أمر أكثر غموضا

 تراكمت منذ عدة أجيال. بل هي تعني ببساطة 
ً
"براهين وجود" لا تنفك تصبح أكثر إقناعا

 أن الوقت حان لكي نرسم الحدود الدقيقة للقدرة الاستباقية للمخطط الذري، ولكي

نعيد "براهين الوجود" الزعومة إلى مواضعها الصحيحة. وهذا الوضع هو موضع العناصر 

الاستثنائية والأشكال النظرية التي اندرجت حتى الآن بالتأكيد بشكل مميز في عدد كبير 

من معالم شبكة القراءة القترحة من قبل النظرية الذرية، إنما التي هي أيضا قابلة بما 

للتوافق مع شبكات مختلفة بشكل جذري. تجازف شبكات القراءة  هي ليست شاملة

التناوبة هذه، التباعدة منذ فترة طويلة بحيث لم تعد تمثل أي تفوق حاسم على 

منافستها التقليدية، بأن تأخذ زمام البادرة إذا ما تبين أنها أكثر قابلية منها لقيادة 

جريبي الفتوحة والنظمة تحت تأثير توجيه الفيزيائي في الأراض ي الجديدة للاستكشاف الت

بدئي من النظرية الذرية. علينا ألا يغيب عن ذهننا لحظة واحدة أن النظرية الذرية 

تحديدي بواسطة التجربة،  -نظري تحت  -ترتكز على البنية الأنطولوجية لنموذج عبر 

ريات التي التجاوزي للسلسلة التاريخية من النظ -وليس على الأساس البراغماتي 

 تستخدمها. 

ح  استدلاليإلى منظور  البدهيإن فائدة مثل هذا الاستبدال للمنظور  يمكن أن يوضَّ

، كان قد طرحها إيان هاكينغ 
ً
 Ianمن خلال التحليل النقدي لحجة معروفة جيدا

Hacking  عن 
ّ

لصالح قراءة واقعية للمخطط الذري. وفق هاكينغ، فإن كينونة ما تكف

ن استدلالات وفرضيات، ويمكن أن توصف بحق بالواقعية، "]...[ عندما كونها ناتجة ع

جات بطريقة منهجية في مجالات أخرى من 
َ
نبدأ بإمكان استخدامها من أجل تنفيذ معال

. إن الكينونة تغير عندها في الواقع موضعها الإبستمولوجي، مارة من 341علوم الطبيعة"

 أداة البحث والتقص ي.
ّ

 الوضوع إلى صف
ّ

 عن ألا تكون سوى قبلة الأنظار  صف
ّ

إنها تكف

لهدف قصدي لتصبح الشرط السبق لفعل ما. والحال أن الأطروحة الذرية )النقولة إلى 

                                                           
341 I. Hacking, Concevoir et experimenter, Christian Bourgois, 1989. 



212 

-J.-M. Lévy"الجسيمات الأولية"، وفق نموذج ضمني يسميه جان ماري ليفي لوبلون 

Leblond ا هذه على قدرتها على نموذج "الادة التوالدة"( يمكنها بالضبط الاعتماد في أيامن

منح الكينونات التي تعمّر وتسكن عالها موضع أداة للبحث. ويكفي أن نفكر هنا بالحالات 

التعدّدة حيث يتمّ استخدام حزم قليلة الكثافة من الجسيمات من أجل أعمال دقيقة، 

نقلها  كما وفي الحالات التي وفق نمط التعبير الدارج يتم التحكم فيها بالذرات، حيث يتم

وري إلى آخر، وحيث يتم استخدامها ذرّة ذرّة من أجل قياس كثافة الحقل 
ّ
من موقع بل

 . 342الكهرمغنطيس ي في تجويفات رنينية

 الاستدلال القترح من قبل هاكينغ، الذي ينطلق من إمكانية 
ً
لكن هل يضيف حقا

 ما إلى الاستدلال
ً
التقليدي  استخدام كينونة من أجل الوصول إلى "حقيقتها"، شيئا

 
ً
باتجاه التفسير الأفضل لظاهرة ما؟ يشك عدد كبير من الفلاسفة بذلك ويقدمون عددا

 أن الرحلة الأخيرة من 343من الحجج الجيدة التي تدعم تشككهم
ً
عد  فعلا . ذلك لأنه بات ي 

 من التأكيد أن الباحث يستخدم كينونة. كل ما 
ً
الاستدلال هي مرحلة مفروغ منها بدلا

 وله، هو أن الباحث يمكننا ق
ً

هذه الكينونة عندما يفعل؛ ذلك أنه يكون  يفترض مسبقا

 
ً
 بالكامل، عندما يتدخل أو يؤثر، في نموذج يتضمن هذه الكينونة؛ وذلك أخيرا

ً
مغمورا

لأن نتيجة فعله وتدخلاته وتأثيراته متوافقة بشكل كاف مع ما تجعله الخلفية النموذجية 

سبب للتساؤل حولها. فإذا كان يرغب بتحويل هذا الغياب يتوقعه لكي لا يكون لديه أي 

 إلى سبب للاعتقاد 
ً
لسبب ما يجعلنا نشكك أو نتساءل حول كينونة مفترضة مسبقا

 بوجودها، فسوف يكون عليه اللجوء مرة أخرى إلى الاستدلال باتجاه التفسير الأفضل

 للحجج العتادة لصالح "واقع حقيقي" 
ً
 من الكينونات الذرية. ولن يكون قد أضاف شيئا

                                                           
342 S. Haroche & J.-M. Raimond, "Cavity quantum electrodynamics", Scientific American, Avril, 1993, 

p. 26-33; S. Haroche & J.-M. Raimond, "Manipulation of non-localized field states in a cavity by 

quantum interferometry", in P. Bergman (ed.), Advances in atomic and molecular physics, 

supplement 2, Academic Press, 1994.  
343 H. De Regt, "The sad but true story of entity realism", in A.A. Derksen (ek.), The scientific realism 

of Rom Harré, Tilburg University Press, 1994.  



213 

وليس من التهوّر أن نشير، كما سبق أن فعلنا في الفصل الأول، إلى أن هذا العكس 

للأولويات من الاستذكار إلى التنقيب والبحث، ومن الضرورة التفسيرية إلى حصة 

الصدف التاريخية، هو في الوقت الحالي أحد الواضيع الأساسية في نظرية التطور كما 

ة العلوم. ووفق النظرية العيارية الداروينية الجديدة، فإن الانتخاب الطبيعي وفي فلسف

سهم يجعل كل نوع أو كل منظومة بيئية تميل نحو حد أمثل تأقلمي وحيد يلعب دور 

ه ، فإن الانتخاب لا يعزل 344وظيفي. وعلى العكس، وفق بعض الطروحات الحديثة موجّ 

، بل هو لا 
ً
 وحيدا

ً
 أمثليا

ّ
 بكافة  ويفرد حدا

ً
يقوم إلا بتشذيب التنوع البيولوجي محتفظا

مع ذلك من أجل تأمين الاستمرار  345الحلول تحت الأمثلية إنما القابلة للحياة والنمو

د بالتشارك بواسطة التعضية التي تسكن فيه. وحدها الحوادث  والبقاء في وسط محدَّ

مكن أن تصل إلى فرض التاريخية )مثل سقوط النيازك أو حلول العصور الجليدية( ي

قيود إضافية على تنوّع الأنواع، ونتيجة هذه القيود هي ما يفسّره البيولوجيون فيما بعد 

ة. إن مسألة حصر أشكال تطور السلالات باتت 
َ
ل
َ
إنما خطأ على أنه نتيجة لصيرورة أمث

 في النظور البراغماتي لتوقيتها وفرصتها بالنسبة إلى وض
ً
عية مطروحة من الآن فصاعدا

 بالأحرى من طرحها من النظور 
ً
معطاة )من رتبة تاريخية وبيئية في آن واحد(، بدلا

ة ما. وبشكل مشابه، فإن ما ينتج عن التحليلات السابقة هو أن مسألة 
َ
ل
َ
مث

َ
اللاهوتي لأ

طرح من النظور الإبستمولوجي لاقتضاء بنية  الذرية وأزمتها العاصرة الحتملة يجب أن ي 

عيّة با
ّ
 توق

ً
لنسبة إلى وضعية إدراكية معطاة )من رتبة ثقافية وعملياتية في آن واحد(، بدلا

د أو مرفوض في الطلق. إن  لـ بالأحرى من النظر إليها من منظور أونطولوجي
َّ
"وجود" مؤك

 فكرة استمرارية، أو على الأقل توازي، صيرورات التأقلم البيولوجية وصيرورات التأقلم

مة.  الذرية جزء مشارك فيها، تخرج من الإدراكية، والنظرية زة ومدعَّ  هذا التحليل معزَّ

                                                           
344 S.J. Gould, La vie est belle, Seuil, 1991, F. Varela, E. Thompson et E. Rosch, L'inscription corporelle 

de l'esprit, Seuil, 1993. 
345 F. Varela, E. Thompson et E. Rosch, L'inscription corporelle de l'esprit, Seuil, op. cit., p. 263. 



214 

 تعريف إطار التوقعات الذرية 2 -5

لنعد إلى صلب موضوعنا. ما هي بالضبط هذه العناصر التأتية عن التطبيقات 

 في الإطار الذري؟ وكيف توصلنا، على 
ً
التجريبية وعن الصوريات النظرية التي تندرج تماما

 تحسينها الستمر، إلى إدراك حالة أزمة النظرية الذرية؟الرغم من 

تكمن مرحلة أولية في طريقنا للإجابة على هذه التساؤلات في التحديد الواضح لا 

"الإطار الذري". في البداية سوف نقدم تعريفه التقليدي، الذي يؤلف بين تأملات  بـ نعنيه

ة والقرن السابع عشر. وفي الرحلة عدة أجيال من فلاسفة الطبيعة بين العصور القديم

 لتجهيز فضاء التغيّرات المكنة، 
ً
ك هذا الإطار بشكل دقيق يكون كافيا

ّ
الثانية، سوف نفك

 .
ً
 بل ومن أجل تعيين الخط الذي إلى ما ورائه يصبح هامش التسامح للإطار الذري منتهكا

عرَّف A. Pyles 346وفق بيلز
 
أطروحات رئيسية.  النظرية الذرية الكلاسيكية بأربع، ت

الأطروحتان الأولى والثانية لهما أساس أنطولوجي، والأطروحتان الأخيرتان تعلنان 

 الضمون التفسيري للمفهوم الذري. وهذه الأطروحات هي التالية: 

ماتتوجد  .0 ، وإما لامنقس 
ً
 ولا هندسيا

ً
، أي إما كينونات لا يمكن تحليلها تصوّريا

( جسيمات م
ً
. )بشكل أكثر تحديدا

ً
 ادية غير قابلة للانقسام فيزيائيا

كائن"، وبعبارة أخرى فضاء محروم من الحتوى الادي  -يوجد "فراغ" أو "لا  .4

 يفصل فيما بين الذرات، وفيه تنتقل الذرات دون قيود. 

ك الجسيمات  .3
ّ
ل ودمار وتبدّل الأجسام الادية من خلال تجمّع وتفك

 
ر تشك سَّ

َ
ف ي 

ر بمصطلحات الذرّية. بالقابل، فإن ا سَّ
َ
ف

 
لصفات الحساسة للأجسام الادية ت

ل الأجسام، وصورة   
ّ
التفاعل بين صورة وحركة الجسيمات الذرية التي تشك

وحركة الجسيمات الذرية التي تشكل أعضاء الحواس. فليس للذرات بذاتها 

خصائص أخرى سوى بعد واحد وموضع واحد متغيّرين بشكل احتمالي؛ وهي 

عدا ما نسميه  ليست مزودة بأية  الذرية.  الاختزالية"صفة حقيقية". إنهما ب 

                                                           
346 A. Pyles, Atomism and its critics, Thoemmes Press, 1995. 



215 

لا تتحرك أية ذرة إذا لم يكن ذلك بتأثير دفع ناجم عن ذرات أخرى. إنها النسخة  .2

 )ولكن ليس بالضرورة( ما كانت مرتبطة بالنظرية 
ً
الأكثر صرامة للآلية التي غالبا

 الذرية. 

ل الفرضيات الأربع الكبير 
ّ
ك الآن ونحل

ّ
ة السابقة إلى عناصرها التصوّرية. لنفك

والفرضية الأولى هي بلا شك الأغنى بالنتائج، على الأقل إذا ربطنا بينها وبين الفرضيات 

 الثلاث الأخرى. 

أ( من الفهوم في استخدام الجمع لكلمة "لامنقسم" أن الجسيمات الذرّية هي  0

ل أول . فهذا الرور من الواحد إلى التوكثرة تعّددعبارة عن   
ّ
 ما يشك

ً
عدّد هو أيضا

الانتقالات الكبرى التي يفرضها الذرّي على أنطولوجيا برمنيدس )حيث الانتقال الثاني هو 

 قبول "اللاكائن"(. 

ب( ينتج عن الجمع بين تعددية اللامنقسمات الجسمية واللاإستمرارية الكانية  0

جمل الذرات. كان أرسطو قد الفروضة عبر وجود فراغ ما بين ذري سمة قابلية العدّ ل

أشار إلى هذه النقطة من خلال موازاة بين النظرية الذرية وعلم الأعداد الفيثاغوري. 

"
ً
. إن التجلي 347ووفقه، وعلى غرار الفيثاغوريين، فإن الذريين "يجعلون من كل ش يء عددا

كن العملياتي لهذه اليزة الستمدة من مجمل الذرات هو أن بعض التجارب التي يم

رجَم بوقائع 
َ
ت
 
بعض  تعداد. إن إمكانية منفصلة ومتقطعةإجراؤها عليها يجب أن ت

عهاالظاهرات 
ّ

  وتقط
ً
هما بالنتيجة رابطان من بين أكثر الروابط فورية وأكثرها تمييزا

 للذرية. 

ج( يسمح استكشاف كافة نتائج تعددية اللامنقسمات بصياغة أكثر دقة مما ورد  0

زالية بسيطة، وموثوقة بدرجة معينة، ووفقها فإن الخصائص الختلفة ( لاخت3في الفقرة )

ر وفق  سَّ
َ
ف

 
دة لحالاتها الحركية.  ةٍ تركيبيللأجسام ت للذرات، و/أو من خلال تركيبية محدَّ

                                                           
347 Leucippe, Fragment A15, in Les présocratiques, Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1988. 



216 

يعتبر أرسطو أن الذرية تعود لتفسير تنوع الكون الحسوس بالطريقة نفسها التي نفسر بها 

 . 348حروف الأبجدية تنوع النصوص من خلال تركيبية

د( تنشأ اللاإنقسامية، كما سبق ورأينا، إما عن عدم قابلية التحليل الهندس ي  0

)وهي خاصية، وفق النمطية الأبسط لها، يمكن أن تنتج عن مماثلة الذرة مع نقطة(، 

وإما عن عدم قابلية القسمة الفيزيائية للجسيمات الذرية. وهو ما يترجم، في منظور 

لة للأجسام العناصرية بـ اختزالي،  
ّ
؛ أي من خلال تأكيد أن الذرات هي العناصر الدنيا الشك

 الادية. 

، فإن لاإنقسامية الذرات تستتبع عدم قابلية  0
ً
ه( وفي إطار النموذج التقليص ي أيضا

الفساد والتحلل، لا بل ولانفوذيتها التبادلة فيما بينها. وفي الواقع، إذا كان تغيّر وفساد 

له، فإن العناصر نفسها  جسم ما
ّ
عرَّف بإعادة توزيع أو تبديل العناصر الذرية التي تشك ي 

لا يمكن أن تفسد أو تتغير. ومن جهة أخرى، فإن إحدى أكثر الطرق معقولية في تمثيل 

الاختراق تستتبع تداخل وتشابك الأجزاء الأولية. وبما أنه ليس للذرات نفسها أجزاء، فمن 

 طيع أن تتداخل فيما بينها. الصعب تصور أنها تست

 على النحو  0
ً
رجَم أيضا

َ
ت و( إن اللاإنقسامية وعدم قابلية فساد الذرات يمكن أن ي 

الامتداد أو غياب )يكون  غير متحولة ثابتةهندسية  خصائصالتالي: تملك الذرّات 

 لأبعاد الكان الثلاثية( إلى جانب خصائص هندسية 
ً
 ,)مواضعها( متغيرةالامتداد وفقا

 )السرعة والتسارع(. وهي قابلة لأن تضيف عليها خصائص 
ً
وخصائص حركية متغيرة أيضا

جسمانية غير هندسية متغيرة أو ثابتة مثل الكتلة. وإذا كانت الخصائص الثابتة للذرات 

 من الذرات.  أنوعاكلها متطابقة، فإنها تحدد  تليس

ي، فلها نتائج تشارك بطريقة أما الفرضية الثانية، وهي فرضية وجود فراغ ما بين ذر 

 لا تقل أهمية في تعريف إطار التوقعات الذري. 

                                                           
348 Aristote, De generatione et corruptione, 315b14, trad. J. Tricot, Vrin, 1934, p. 10. 



217 

 J. Perrin. يقرن جان بيران بنية مكانيةأ( النتيجة الأولى والأكثر فورية هي وجود  4

بالنظرية الذرية، بعد أن يتأمل حول "خشونة، تحبحب" الادة، التمثيل الحدود لعالم له 

، باستثناء في نقاط معزولة حيث تأخذ الكثافة قيمة كثافة معدومة في كل مكان

 . 349لانهائية

. وبالتالي، فإن تمييز مواضع الذرات،  يفصلب( الفراغ  4
ً
الذرات عن بعضها بعضا

 للتفرّد 
ً
 كافيا

ً
وفصلها بواسطة فضاء فارغ مقرون بعدم قابليتها للاختراق، يقدمان معيارا

وذج الآلي الذي يتمّم عند الاقتضاء بأعمال في كل لحظة. لنضف إلى ذلك )في إطار النم

 عن بعد( أن للذرات 
ً

  مسارا
ً

في الفراغ. يسمح هذا السار بإعادة تحديد أو مطابقة  مستمرا

كل ذرة من هذه الذرات عبر الزمن. بعبارة أخرى، من المكن مطابقة ذرة فردية مكتشفة 

، وذلك بربط حدثي الاكتشاف 
ً
 مع ذرة مكتشفة سابقا

ً
من خلال الطريق الذي تم حاليا

 اجتيازه. 

والفرضية الثالثة هي فرضية الاختزالية. وهي سبب وجود النظرية الذرية. ففائدة 

العديد من الطرق  بداهةلفعل الظهور. ولكن يوجد  التفسيريةالذرات تكمن في قدرتها 

حددة لا لتفسير الظاهرات، والنظرية الذرية تنشأ عن مجموعة من الخيارات القيدة وال

 هو مقبول في مجال التفسير. 

، عبر فرضية الذرات، هو اختزال 350أ( كان الشروع الذي سبق لغاليليه أن صاغه 3

، أكان ذلك عبر إمكانية تعداد أو عبر إمكانية تقدير توسعات وتصورات كمّيإلى  النوعي

 مكانية وحركات. يتعلق الأمر هنا بأول خيار تقييدي. 

لذرية هي في العمق حالة خاصة من ميل أوسع لإرادة تأسيس فعل ب( إن النظرية ا 3

الظهور على كون من الأشكال. وهذه الحالة الخاصة هي التي تكون فيها الأشكال متوضعة 

في الكان وفي الزمان، وحيث لا ترجع سمتها غير الحسوسة إلا إلى أبعادها الكانية 

                                                           
349 J. Perrin, Les atoms, Flammarion, 1993, p. 31. 
350 P. Redondi, Galilée hérétique, Gallimard, 1985, chapitre I. 



218 

رة بشكل فائق. فمن التفق عليه في ا لنظرية الذرية أن الأشكال التأسيسية لفعل الصغَّ

خارج حقل الظهور. وهي لا تبقى كذلك إلا  من حيث البدأالظهور ليست هي نفسها 

بطريقة تحديدية مشروطة طالا لم يكن هناك مجهر مناسب يسمح بإثبات وجودها. 

 وهذا هو الخيار التقييدي الرئيس ي الثاني. 

، فإن الفرضية الرابعة، ا
ً
 وأخيرا

ً
لآلية، هي بلا أدنى شك الأقل حتمية. لكنها هي أيضا

التي تسمح بإعطاء الشروع الاختزالي للنظرية الذرية كامل استقلاليته. إن إضافة 

تفاعلات عن بعد للذرة الآلية في النظرية الذرية، بل وأكثر من ذلك إضافة صفات 

رات وحركات الذرات حقيقية، يعني القبول بأن تفسير الظاهرات بواسطة أشكال وتصو 

. فلا بد عندها إما التخلي عن الشروع الاختزالي، أو الحد من 
ً
 شاملا

ً
ليس تفسيرا

ع بالنسبة للنظرية الذرية وذلك بإكمال هذه  طموحاته، أو إعادة النظر فيه في إطار موسَّ

النظرية بواسطة أشكال ممكن تصورها إنما غير محسوسة، وذلك من خلال استخدام 

 بشكل كامل عن النظرية الذرية وذلك باللجوء  مجهر، أو 
ً
 عبر جعله مستقلا

ً
 فقطأخيرا

 إلى أشكال غير محسوسة. 

فة على هذا النحو من خلال إطار علم  تكمن الشكلة في أن النظرية الذرية، العرَّ

، تصادف صعوبات كثيرة كانت معروفة منذ العصور 
ً
العايير الصارم والتزمت نسبيا

قد أشار لها، هي أن  351دى الصعوبات الرئيسية التي كان غاليليو غاليليهالقديمة. وإح

ل تفسير  بعض الطروحات التي تعرّف الذرّية، مثل فصل الذرات بواسطة الفراغ، لا تسهّ 

التماسك الداخلي للأجسام الصلبة. ولكن إذا خترنا أن نجيب على هذه الصعوبات 

طرح بالتخلي عن بعض العايير أو اعتماد تحديد
 
ات وتعاريف جديدة، فإن السألة ت

عندها في معرفة إذا لم نكن قد غادرنا بشكل كامل وببساطة إطار النظرية الذرية. إن 

 من هنا لعبة 
ً
ف أو جسم عقيدة ما على أنه ذري أو غير ذري يصبح بدءا  

ّ
تحديد مؤل

. فلا بد من أجل التوصل إلى ذلك من البدء بتحديد عتبات التغ
ً
يرات دقيقة جدا

                                                           
 الرجع السابق.  351



219 

التسامح معها بالنسبة للمعتقد التقليدي. وما أن يتم تحديد هذه العتبات فإنه يبقى 

نَة تعوّض معايير  علينا البحث بشكل معمق من أجل إثبات وجود إما تقاربات متضَمَّ

ة ضدّ النظرية الذرية، وإما على العكس تباعدات جذرية مخفية هواضحة وصريحة موجّ  

 لصالح الفردات الذرية.  بواسطة تنازلات سطحية

، حالة Sophie Roux 352كان ديكارت قد صوّر بشكل مميز، كما بينت صوفي روو

تقارب ضمني يعوّض الانتقادات الصريحة للنظرية الذرية. وقد نظر الكثيرون من 

 Henryوهنري مور  Froidmondمعاصري ديكارت ومن جاء بعده، ومن بينهم فروادمون 

More  وروبرت بويلRobert Boyle إلى نظريته حول الادة على أنها نظرية ذرية. مع ذلك ،

 في ذلك: فهو لم يأخذ من بين 
ً
فقد دافع ديكارت بشدة ضد هذه النظرة وكان محقا

العايير الأربعة التي تحدد وتعرف الذرية سوى اثنين، وهما معياران خاليان من أي 

 
ً
 برنامجا

ً
، طالا أنه كان يهدف إلى إبراز  محتوى أنطولوجي. فقد وضع ديكارت فعلا

ً
اختزاليا

 -صفات ثانوية وأخذها بعين الاعتبار بما هي محسوسة من خلال صفات أولية مكانية 

حركية. وقد وضع على التوازي ودفع النموذج اليكانيكي حتى نتائجه القصوى. لكنه لم 

طلق. ويرتكز رفضه يقبل بلاإنقسامية بعض أجزاء الادة ولا بمفهوم امتداد الفراغ ال

لعدم الإنقسام على العلاقة الصارمة التي ينشئها بين مفهوم التمييز وواقعية التمييز، بين 

 والإمكانية الفيزيائية لقسمة فعلية )على الأقل من قبل 
ً
القسمة الدرَكة هندسيا

. إن رفضه لفهوم فضاء فارغ حقيقة ناجم من جهته عن التطابق الذي يقيمه 353الإله(

أو باسكال أية إشكاليات  Torricelliن الجسيمية والامتداد. ولا تطرح تجارب توريشيلي بي

عليه بهذا الصدد، طالا أنه يفسرها ليس دون ش يء من الحق بحيث يقدم فقط البرهان 

. إن هذا الوقف البدئي 
ً
 أنطولوجيا

ً
 من أن يكون بالأحرى فراغا

ً
على فراغ حساس بدلا

                                                           
352 S. Roux, "Descartes atomiste?", in E. Festa & M. Blay (éd.), L'atomisme au XVIIe siècle, 1998. 
 .Rة في: ، النشور 0524كانون الثاني  09الؤرخة بتاريخ  Gibieufراجع على سبيل الثال رسالة جيبيوف   353

Descartes, Œuvres, III, C. Adam & P. Tannery, Vrin, 1996, p. 477. 



211 

لاء الامتداد لا يستبعد مع ذلك إعدادات عملية أصبح لا غنى عنها لصالح استمرارية وامت

 التي تتعلق بالأجسام الادية. والإعدادات 
ً
عبر الأخذ بعين الاعتبار للظاهرات الأكثر شيوعا

"، تتعلق بتماسك مبادئ الفلسفةمن " 2و  3الرئيسية، التي اتفق عليها في القسمين 

هويتها. يعتبر ديكارت أنه يوجد بينها أنواع مختلفة من الأجسام وتلاحمها كما وبفرديتها و 

عرَّف بعضها بواسطة أشكالها  الأجسام الصغيرة ذات الاستقرارية شبه الكاملة، والتي ي 

وأبعادها وموضتعها في وسط من الجسيمات الأكثر عرضة للتحلل. وهكذا حيث تكون 

 
 
للأجسام الصغيرة، والوظيفة  بدلت بصلابة نسبيةاللاإنقسامية الطلقة للذرات قد است

الرئيسية للفصل بين الذرات بواسطة الفراغ )أي الفردانية وإعادة مطابقة الهوية 

لئت بمكافئات تقريبية، فإن لا ش يء يمنع  بواسطة الشكل، الوضعة والسار( تكون قد م 

. وفي إطار 354الحديث عن "مذهب ذري واقعي" في "الفيزياء الفعالة" لدى ديكارت

 الفرضيتين )مصطل
ً
( و 0حات التحليل السابق، نستطيع القول إن ديكارت يستبعد فعلا

ل في 4) ( الشكلتين للمذهب الذري في نسختهما الأنطولوجية الأكثر صرامة، لكنه يفعّ 

 0أ( و ) 0فيزيائه الجزء الأساس ي من الوظائف الستخلصة من نتائج هاتين الفرضيتين )

 ب(. 4( و )ه

وهل تسمح الفيزياء العاورة  وقعات النتظرة من الإطار الذري ما هي الت 3 -5

 بتحققها؟

وعلى العكس، يمكننا أن نتساءل إذا لم يكن استخدام الفردات الذرية في الفيزياء 

لة الأساسية لشبكة القراءة الذرية.   
ّ
 لحقيقة بعض اللحظات الشك

ً
العاصرة يخفي خرقا

ء تقييم دقيق بدرجة كافية يميز بين التوافقات ولإدراك ذلك، سيكون من اللازم إجرا

والتباعدات بين هذه الشبكة والحالة الحالية للفيزياء. إن أحد رهانات هذا التحليل 

علن من فوري بما أنني غير 
 
سيكون اعتماد منظومة تقييم "مترفقة" بدرجة كافية لكي لا أ

 إذا تمسكنا بشدة ذري منظومة أجسام الفيزياء الكمومية )الأمر الذي سيكون 
ً
سهلا

                                                           
 "?S. Roux, "Descartes atomiste. الرجع السابق 354



211 

بالتحديدات الجسيمية القديمة أو الكلاسيكية للنظرية الذرية، أو إذا رفضنا أن نفصل 

 
ً
 ضبابية جدا

ً
 بدرجة كافية لكي لا نعين للذرية حدودا

ً
عنها الآلية التشددة(، بل ومتطلبا

 أي تحديد كان. سيقدم لنا ت
ً
 بحيث تكون قابلة لأن تشمل تقريبا

ً
فكيكنا ومشوهة جدا

للمعايير الأربعة للتعريف إلى عناصر مفاهيمية بنيوية )بشكل خاص تلك التي تتعلق 

بة الأنطولوجية للنظرية الذرية( مادة الخيارات التي لا غنى عنها. 
ّ
 بالرك

على الستوى التجريبي، هناك أربعة صفوف كبيرة من الظاهرات تبدو بشكل مميز 

ية. وهي وفق ترتيب الخصوصية التزايدة: انقطاعات معتمدة بواسطة شبكة القراءة الذر 

(، 2a(، بنى فضائية مجهرية )1a ،1b ،2b(، ثوابت رقمية صحيحة كونية )1bكمية )

 (. 2bوإمكانية تحديد معايير محلية للتفرّد والتمييز ابتداء من هذه البنى )

 الانقطاعات الكمّية.  ( أ

لنظرية الذرية العاصرة، هو طاع الأول، الذي أعطى ضربة البداية لإن الإنق

دة" الذي يعلن  بـ انقطاع من رتبة كيميائية. يتعلق الأمر هنا "قانون التناسبات الحدَّ

. يفترض 355أن "النسبة التي وفقها يندمج عنصران لا يمكن أن تتغير بشكل مستمر"

 
ً
كحدّ وكثابت لكافة إجراءات التفكيك  للعناصرهذا القانون بشكل مسبق تعريفا

الذي يستدعي بالتأكيد  عدم قابلية القسمةيميائي. وهو يرتكز بالتالي على مفهوم الك

 الأنطولوجيةوبشدة الاشتقاق اللغوي للفظة ذرّة، إنما الذي، على عكس ما تقوله 

عدّ بالكامل مثل قانون نسبي متعلق بطبقة خاصة من وسائل التفكيك.   الذرية، ي 

 تحديد عدد كبير من الا 
ً
كما على سبيل الثال ، نقطاعات الكميةوقد تم لاحقا

انقطاع الشحنة الكهربائية في التجارب التي من نمط تجربة ميليكان، وانقطاع 

صيرورات إصدار وامتصاص الاشعاع الكهرمغنطيس ي عند بلانك الذي أعاد أينشتين 

 انقطاع الإصدار الإشعاعي. قراءته، أو 
ً
 أيضا

 

                                                           
 J. Perrin, Les atomes . 23، ص. الرجع السابق 355



212 

 كونية الثوابت الرقمية الصحيحة.  ( ب

" أن الحجة الأقوى التي كان الذراتفي كتابه " Jean Perrinتبر جان بران اع

لتحديدات عدد أفوكادرو  356يملكها لصالح وجود ذرات كانت التوافق شبه "العجز"

من خلال ظاهرات عميقة متغايرة الخواص إلى هذا الحد مثل لزوجة الغازات، 

م الأسود أو النشاط الإشعاعي. طيف الجسأو أوالحركة البراونية، أواللمعان الحرج، 

وفي نهاية تعداد مثل هذه الظاهرات كان يعطي لنفسه الحق بالاستنتاج أن "النظرية 

 . 357الذرية قد انتصرت"

 أو حركية مجهرية.  مكانيةج( اكتشاف بنى 

 Laueالجهرية من خلال التجارب التي قام بها لوو  الكانيةاكتشفت أولى البنى 

يود الأشعة السينية في البلورات، ومن خلال تجربة رذرفورد على ح Braggوبراغ 

Rutherford  في انتشار أشعة ألفاα  في طبقة رقيقة من العدن. ظهر بعد ذلك الجهر

 ذو الإصدار الحقلي والجهر ذو الأثر النفقي، وهما يسمحان وفق نمط التعبير السائد

 "رؤية الذرات".  بـ

فقد تم التعرّف عليها في البداية وتحديدها بواسطة أما البنى الحركية الجهرية 

، ثم بواسطة الغرف ذات الفقاعات أو الغرف ذات خيوط Wilsonغرفة ويلسن 

 .Charpakشارباك 

 د( القدرة على التفرّد 

 
ً
 قابلة للفصل بدرجة كافية عن بعضها بعضا

ً
تكون بنى فضائية مجهرية أحيانا

دة ومتمايزة. ويح رَّ
َ
ف  أن تكون قابلة لإعادة التعرّف عليها بحيث تكون م 

ً
صل أيضا

وتحديدها عبر مرور الزمن عن طريق البنى الحركية. يسمح ذلك بشكل خاص 

بمعالجة كميات معينة محفوظة )الكتلة في حالة السكون، الشحنة، وحدة اللف 

                                                           
 . 463، ص. الرجع السابق 356
 .462، ص. الرجع السابق 357



213 

الذاتي، السحر، اللون، إلخ.( كما لو كانت بالقدر نفسه خصائص مرتبطة بكل من 

فة.  الكانيةالبنى  دة والعرَّ  الحدَّ

، هي قدرة 
ً
غير أن هذا النوع من القدرة على التفرّد، كما سبق وأشرنا إلى ذلك عموما

في الأطر التجريبية  إلا؛ فمن الهم التأكيد منذ الآن على واقع أنها لا تظهر جزئية فقط

، لكي  حركية مفصّلة بشكل كاف، ومعزولة عن بعضها - مكانيةحيث تكون آثار 
ً
بعضا

 يمكن أن تستخدم كمعيار للمطابقة والتحديد. 

على الستوى النظري، من المكن موافقة وربط سمة صورية مع كل من الفئات 

 الأربع السابقة للظاهرات. 

مع الانقطاعات الكمومية، الشتق هو نفسه من علاقات  التكميموهكذا، يتوافق 

 الاستبدال بين الرصودات. يتعلق الأمر 
ً
هنا بأحد جوانب الفيزياء الجديدة الأكثر صدما

 لنا، وبالجانب الذي أعطاه اسمه: الفيزياء الكمومية. 

فمع القيم العددية الكاملة تتوافق إما الأعداد ذات درجة الحرية في اليكانيك 

الكمومي العياري، وإما القيم الخاصة الكاملة للمرصود "رقم" في التكميم الثاني وفي 

 ة الكمومية للحقول. النظري

ب في بعض الدراسات من  تتوافق مع البنى الكانية إحداثيات منابع الحقل، وهي تقرَّ

 فيما يخص مسألة 
ً
صيرورات التفاعل والانتشار التي سوف نعود للتحدث عنها لاحقا

 "وجود الكواركات". 

لدرجة  ويتوافق مع البنى الحركية نوعان من العمليات النظرية. الأول هو تقييم

الضرورية من أجل ربط صورية التجهات الشعاعية للحالة والرصودات في  التقريب

الفيزياء الكمومية مع مفهوم السار الوحيد لجسم ما. وتزودنا بهذا التقييم علاقات 

"الريبة" لهايزنبرغ. أما النوع الثاني من العملية النظرية فيشتمل على العكس على افتراض 

ة العامة لسارات افتراضية. ويبلغ هذا النوع الثاني مداه في تقنية تضاعف في الحال

 تكاملات الطريق التي تصورها لنا مخططات فاينمان. 



214 

تشكل لها  تناظراتفالكميات الحفوظة في الحصلة لها ترجمتها النظرية على شكل 

الجسيمات ثوابتها، بحيث أنه أمكن الكتابة أنه في النظريات الكمومية العاصرة ليست 

 منها بقائمة من الكميات الحفوظة، سوى تمثيلات لا يمكن 
ّ

عرَّف كل صف الأولية، التي ي 

 . 358اختزالها من مجموعة التناظر لبوانكاريه

تظهر الصعوبة الحقيقية عندما يتعلق الأمر بموافقة الصورية النظرية ليس فقط 

في إخصاب لغة الجربين عندما نتائج التمثيلات الذرية التي تستمر  كافةمع بعض بل مع 

الحركية الكتشفة في غرف الفقاعات في مخابرهم أو في  -يفسرون البنى الكانية 

 
ً
 تنبؤيا

ً
. إن النظرية الكمومية العيارية، التي تقدم إطارا

ً
مجاهرهم الأكثر دقة وتطورا

 
ً

دا يز وإعادة لجمل الظاهرات الجهرية، تدّعي في الواقع ضد إمكانية تفرد وتمي موحَّ

 على ضامن واضح على فكرة  كافةتعريف كل جسيم في 
ً
الظروف؛ فهي لا تشتمل دائما

 بشكل وقتي 
ً
، إذا وضعنا جانبا

ً
د؛ وأخيرا موضَعَة للكميات الحفوظة في محل جسيم محدَّ

 النظريات ذات التغيرات الخفية، فإن معظم التحديدات التي تعالجها لا يمكن اعتبارها

 "مرصودات" متعلقة بإطار تجريبي.  كـ جسام مجهرية، بل فقط"خصائص" لأ  كـ

نبدأ هكذا بإدراك الحالة الغامضة، الكونة من الحضور الكلي والهشاشة، التي هي 

 
ً
 من الشروط  حالة النظرية الذرية في الفيزياء العاصرة. إن عددا

ً
لنمط  الضروريةكبيرا

اهرات التي على النظريات الكمومية أن التعبير الذري يتم تحقيقها بواسطة مجموعة الظ

تأخذها بعين الاعتبار. لكن هذه الشروط، بمجملها، هي شروط بعيدة عن أن تكون 

كذلك للكثير من الباحثين إلا لسببين يصوران حدود تمثيلاتها. السبب  . وهي لم تبدكافية

 على قطاع التجريب )الذي من ال
ً
حتمل أن يكون الأول هو أنها، بتركيز انتباهها حصرا

 لواقع أن النماذج 
ً
 كافيا

ً
(، فإنها لا تولي انتباها

ً
 بقدر كاف، لكنه ليس شاملا

ً
واسعا

الساعدة على الكشف التي كانت تعمل فيها كانت تطبق بصعوبة بالغة على قطاعات 

                                                           
358 R.F. Steater, "Why should one want to axiomatize quantum field theory?", in H.R. Brown & R. 

Harré, Philosophical foundations of quantum field theory, Oxford University Press, 1988. 



215 

 التأليفيأخرى، وكانت تبدو بشكل خاص غير قابلة للضبط والتوافق مع نتائج الحساب 

أو هانس  Jean Perrinت التجريبية التاحة. إن الحجة العيارية لجان بران لجمل الجالا 

في صالح "وجود الذرات"، وهي القابلية التوحيدية  Hans Reichenbachنباخ خراي

للمخطط الذري بالنسبة لعدد كبير من الظاهرات، لا تصح إلا حتى نقطة معينة. أما 

الاستراتيجية في مقاومة اشتقاق متتالي اتجاه  االسبب الثاني فهو أنه مع مراعاة خطتهم

التمثيلات والعايير الإبستمولوجية الكلاسيكية، فقد كان من الصعب على معظم 

الباحثين القبول بأن الشروط التي سبق تحققها على الستوى التجريبي لم تكن مقترنة 

كان يبدو لهم على بشكل لا يمكن تفاديه مع السمات الأخرى التي تحدد النموذج الذري. ف

لا  الظاهراتسبيل الثال أنه من الصطنع افتراض أن تقطعات أو لاإستمراريات في 

م بشكل إجباري انفصالية وتقطع  . لقد كان بالكاد من 359التي نقرنها بها الكينوناتتترج 

 لاالمكن لهم أن يتوقعوا بأن التقارب التجريبي لتقييمات الثوابت الرقمية الصحيحة 

للكينونات العنية، بالعنى الدقيق لعملية تكرارية  تعداد بـ قدرة مبدئية للقيام يترجم

 إضافةتشتمل على تفرّد كينونة بعد الأخرى، ووضعها بمعزل عن الكينونات الأخرى وعلى 

 ألا 360وحدة في كل مرة على مجموع سابق
ً
. يبدو للباحثين هكذا من غير الحتمل كثيرا

حبيبية الكتشفة إثر بعض التجارب تعكس وجود ش يء ما في هذه ال الكانيةتكون البنى 

 حركية يمكن أن 
ً
الواضع يمكننا تشبيهه بشكل أساس ي مع أجسام مادية، أو أن آثارا

، فإن 
ً
ر بمصطلحات ش يء آخر غير مسارات أشباه الجسيمات العاد تعريفها. وأخيرا سَّ

َ
ف

 
ت

، بأن ثمة 
ً
 في جوار بنية الفكرة لم تكن تخطر في بالهم أبدا

ً
خصائص مكتشفة منهجيا

                                                           
 ومع ذلك فإنها تعبّر عن ظاهرات  359

ً
إن النظريات الكمومية للحقول تتعامل مع كينونات مستمرة زمانيا ومكانيا

 مرة ومتقطعة )راجع الفقرات التالية(.غير مست
360  

ً
إن هذا الفصل الدهش للوهلة الأولى بين نسب أعداد وإمكانية القيام بتعداد معين، تمت صياغته مؤخرا

في نظرية "شبه تجميعية"، يكون  D. Krauseوكروز  G. Toraldo di Franciaعلى يد كل من تورالدو دي فرانسيا 

 ,M. Bitbol, Mécanique quantiqueراجع  " رقم أساس ي لكن لا يكون لها رقم ترتيبي.فيها لـ "أشباه الجموعات

une introduction philosophique, Champs-Flammarion, 1997, 4-4-2. 



216 

فصَل عنها خلال الفترات التي تفصل ظاهرتي اكتشاف. وحتى لو  مكانية
 
حركية يجب أن ت

أنهم لاحظوا هذا التشوه أو ذاك في شبكة التوقعات الذرية، فإنهم كانوا يتركون فيها غيره 

 ية التي لا تزال كبيرة. في الظل ويعتبرون أنه كان من غير النطقي تجاوز قدرتها التفسير 

 إنما تقود مع ذلك إلى انهيار واسع 
ً
والحال أن النظريات الكمومية الأكثر تقدما

 في لعبة ترتيب قطع اللغز. وما تتركه خلفها أشبه 
ً
النطاق للقطع الأفضل ترتيبا

بالفسيفساء التي تحتوي على فجوات بحيث لا تكفي العناصر الوجودة فيها لرسم لوحة 

ل الذري إلا بالنسبة لشاهد ذي نظرة مشروطة بالتقليد، والذي إما لا ينتبه إلا التمثي

للخطوط العريضة أو تسحره بعض التفاصيل. إن السرد السريع السابق لا يستجيب، 

. لأننا كنا نلاحظ 
ً
في النظرية، للقاعدة التجريبية في النظرية الذرية كان يوحي بذلك مسبقا

توافقات العرّفة هي إما غير كاملة أو تقريبية. ولكن، بعد كل بسرعة ونحن نضعه أن ال

ش يء، فإن هذا الاستنتاج يمكن أن يترجم ببساطة نقص النظريات الحالية أو "عدم 

كمالها" بالعنى الذي قصده أينشتين. سوف يتطلب الأمر بالتالي وضع هذه الؤشرات 

 لصدا
ً
قية النظريات ذات التغيرات الخفية الأولية على محك اختبار مناقشة أكثر تشديدا

 ال" النظرية الكمومية العيارية.التي تهدف إلى "إكم

 "رود الباشر" للجسيمات الـ الكواركات ومسألة 4. 5

ع لتحليل نقدي الحجج التي تتحدث أكثر من غيرها لصالح  خض 
 
 أن ن

ً
من الفيد سلفا

جهرية. فعندما نتحرر في الواقع حركية م -النظرية الذرية، أي الكشف عن بنى مكانية 

من فكرة السمة اللز مة لهذه الحجج، عندها فقط يمكننا أن نواجه دون أفكار مسبقة 

تناوبات شبكة القراءة الذرية. وفي إطار هذا الهدف، فإنني سوف أرتكز على بعض الأعمال 

 . 361ي الحديثة في فلسفة الفيزياء التي تعالج مفهوم "الرصد الباشر" لجسم مجهر 

                                                           
361 D. Shapre, "The concept of observation in science and philosophy", Philosophy of science, 49, p. 

485-525, 1982; B. Falkenburg, Teilchenmetaphysik, sprektrum Verlag, 1995; B. Falkenburg, "The 

concept of spatial structure in microphysics", Philosophia naturalis, 30, p. 208-228, 1993; B. 



217 

يعتبر الرصد الباشر لنمط معين من الأجسام على أنه الحصيلة الطبيعية لبرنامج 

في  P.-G. de Gennesبحث أطلقته فرضية وجود هذا الجسم. يلاحظ بيير جيل دو جين 

"الذرات"، أنه على الرغم من أن التحديدات التلاقية  J. Perrinمقدمته لكتاب بيران 

خذ كبرهان كبير لصالح التركيب الذري للمادة، فإن البرهان لعدد أفوكادرو يمكن أن تؤ 

، مثل صور حيود الأشعة السينية في البلورات. ويكتب صورةالحاسم يشتمل على تقديم 

دو جين قائلا: " تظهر ]تجربة الحيود هذه[ من خلال جانبها البصري كأول ش يء يجب 

 ". 362ارسقوله عندما نريد ]...[ برهان وجود الذرات لطلاب الد

التي قام بها رذرفورد تقدم لنا  αوبطريقة مماثلة، فإن تجارب انتشار الإشعاع ألفا 

أولى الصور التي يمكننا إظهارها عندما نريد "برهان وجود" نواة ذرية. وفي الواقع، فإن 

ر إلا بطريقة واحدة:  αالزوايا الكبيرة التي تنتشر وفقها أشعة  يبدو أنها لا يمكن أن تفسَّ

لك عبر وجود توزعات للشحنات الوجبة شبه النقطية وذات الكتلة في الادة. ولكن وذ

عند هذا الستوى، يجب البدء بأخذ بعض الاحتياطات. علينا ألا ننس ى، أنه ضمن تجارب 

ف 
َ

ش
َ
كت

 
الانتشار في مجال مجهري، فإن السمة النقطية أو غير النقطية للبنى النتشرة لا ت

دبقدر ما لا  حدَّ من خلال القارنة بين القطع الفعال التفاضلي القاس وصيغة مشتقة  ت 

من صيغة رذرفورد، والتي تنتج من جهتها من تحليل كلاسيكي أو شبه كلاسيكي لصيرورة 

التفاعل. إذا كان عامل الشكل الداخل في الصيغة التي تصف صيرورة الانتشار هو عامل 

ندها تعتبر كبنى نقطية؛ وفي الحالة العاكسة، رذرفورد، فإن البنى الشحونة النتشرة ع

 للشحنات هو نفسه مختلف. إن 
ً
 من معامل شكل مختلف توزعا

ً
فإننا نستنتج انطلاقا

نسب بنى مكانية ينشأ بالإجمال عن "]...[ التفسير الدلالي للبنى الديناميكية غير العروفة 

وقوع في حلقة مفرغة: ألا ". هنا يبدأ خطر ال363ضمن الصطلحات الكانية الكلاسيكية

                                                                                                                                                    

Falkenburg, "How to observe quarks", in E. Agazzi, M. Pauri (eds.), Observability, unobservability and 

their impact on the issue of scientific realism.  
 J. Perrin, Les atomes .02، ص. الرجع السابق 362
363 B. Falkenburg, "The concept of spatial structure in microphysics" ،الرجع السابق . 



218 

وهو خطر طلب أحد البراهين الأساسية على وجود بنية مكانية من تجارب يتم تفسيرها 

بواسطة حساب يفترض بشكل مسبق مبدأ هذه البنية. بطبيعة الحال، لم يكن من 

ر إهمالها بالإجمال؛ ففي الحالة حيث كانت النظرية الكمومية لا تزال في وضع  التصوَّ

، لم يكن من المكن لإخضاع التمثيلات التقليدية للبرهان أن يتم إلا ضمن إطار التشكيل

 بها. ولكن ما أن كانت النظرية الجديدة تصبح ناجزة حتى يصبح 
ً
نظرية لا يزال مشروطا

لا غنى عن تقدير ما هي التشوهات الفروضة بسبب استخدام الفاهيم الرتبطة بالنظرية 

ج التجريبية؛ فلا يجب التردد في الباشرة بعدئذ بجزء كبير من القديمة في تفسير النتائ

. فهل هناك 364عملية العودة من البداية التي كنا قد أرجأناها رغم شعورنا بالحاجة إليها

تشوهات بالتالي؟ وإذا كان هذا هو الحال، فهل التشوهات كبيرة بحيث يكون علينا أن 

 نظرية القياس في الجال الج
ً
ر بشدّة نغير تماما  

ّ
هري، ومعها تمثيلات البنى الكانية التي تذك

بتكوين ذري للمادة؟ لا بد من تعديل الإجابة على هذه الأسئلة كما يبين ذلك بالتفصيل 

. إن الفاهيم الكلاسيكية للشحنات شبه النقطية في حالة B. Falkenbergفالكنبرغ 

". تقدم 365مرحلة بعد مرحلةكنها تنهار تفاعل "]...[ لا تنهار مباشرة في الجال الكمومي، ل

 للصيرورة 
ً
 جدا

ً
رضيا  بالتأكيد بل وم 

ً
 تقريبيا

ً
هذه الفاهيم في مرحلة أولى تمثيلا

الديناميكية التي تؤدي إلى توزعات الصدمات الستنتج خلال تجربة الانتشار. وحتى 

دم للسبر، فإنها عندما لا يعود بالإمكان تطبيقها دون موانع وأضرار على الإشعاع الستخ

 فيما يتعلق بالبنى السبورة. إن صيغة الانتشار لبورن 
ً
، التي يتم Bornتظل تعمل تقريبا

الحصول عليها بوصف الإشعاع الساقط بواسطة تابع موجة ووصف أهداف الإشعاع 

                                                           
هو وصف مكونات التجهيزات  3ة من البدايةإن ما يبقى بالضرورة العملية والنهجية بمنأى عن الإعاد 364

م لنا، بالنسبة لجزء كبير  قدَّ التجريبية الفاعلة على مستوانا. بالقابل، فإن بيان صيرورة القياس يمكن أن ي 

، بعبارات ومصطلحات كمومية. أما بالنسبة للمسائل التعلقة بالانتشار، فإن مقاربة أولى شاملة 
ً
اعتباطيا

 S. Weinberg, The quantum theory of". راجع Sروفة تحت اسم "صورية الصفوفة لعالجة كمومية مع

fields, Cambridge University Press, 1995, chapitre III وأقل شمولية 
ً
. هناك معالجات كمومية أكثر كمالا

 .
ً
 ممكنة أيضا

 . الرجع السابق 365



219 

بواسطة أجسام مموضَعَة هي مصادر للحقل، تصبح صيغة فاعلة. يعمل بعد ذلك 

 بشكل جيد كموضع لتلاقي التفسيرات للكثير الأه -مفهوم الأجسام 
ً
داف الموضعة مكانيا

من الظاهرات الأخرى غير الانتشار، كما على سبيل الثال تقدير طاقة كولومب الخزنة في 

 أو 
ً
النوى أو تحليل التفاعلات النووية. إن هذا التوافق هو الذي يسمح بأن نضفي وقتيا

 على مفاهيم مثل مفهوم توزّ 
ً
 ع شحنة و"إشعاع" جسيم ما "معنى موضوعيمرحليا

ً
 ". 366ا

طالا كانت كتلة الجسيمات الستخدمة في  إن مثل هذه الحالة من التسويات تصحّ 

 طالا كانت سرعتها النسبية ضعيفة 
ً
السبر أقل بكثير من كتلة البنى السبورة، وأيضا

ي لا يعود فيها هذان بدرجة كافية بالنسبة إلى سرعة الضوء. ولكن ابتداء من اللحظة الت

الشرطان مطبقان، فإنه يصبح من الضروري تفعيل النطق الداخلي في اليكانيك 

 بالأحرى من التمسك بحلول وسطية )إذا لم نقل التمسك 
ً
الكمومي بكافة نتائجه، بدلا

بحلول هجينة(. والحال أن هذا النطق الداخلي هو منطق التنبؤ بالنتائج التجريبية 

 من في حالته العامة، مرتبط بتكوين إعداد عاع متجه للحالة العامةشابتداء من 
ً
، بدلا

ارتباطه بأجزائه الافتراضية كالتي تقود إلى تصورها تمثيلات ظلت شبه كلاسيكية. في 

 بالكامل في 
ً
التعميم النسبي للمعالجة النظرية للانتشار، يصبح النموذج "]...[ متناظرا

لناشر: فهما الإثنان يمثلان بواسطة توابع موجة وصف الجسيم السابر والركز ا

( خلال صيرورة التفاعل. وابتداء entangledمتشابكة " التي تصبح متمازجة )367ديراك

من هنا، يجب القبول أنه في الجال حيث يكون شرطا الفارق الكبير في الكتلة والسرعة 

صيغة من نمط  النسبية الضعيفة غير متحققين، فإن تفسير مؤثر شكل مستنتج من

 
ً
 تعسفيا

ً
صيغة رذرفورد بمصطلحات البنية الكانية لهدف الإشعاع يميل ليصبح تفسيرا

 بصرامة إلا في ظلّ حجّة استمرارية لدرجات التقريب 
ً
بَرّر أيضا . وهو لا ي 

ً
واعتباطيا

التتالية. ففقط لأنه توجد سلسلة من النماذج التقريبية التي تغطي السافة بين 

                                                           
366 L. Valentin, Noyaux et particules, Hermann, 1975, p. 22. 
 "Falkenburg, "The concept of spatial structure in microphysics .الرجع السابق 367



221 

الذرية الكلاسيكية والجال الذي تصبح فيه غير قابلة للتطبيق بالكامل، نستمر  التمثيلات

في فهم التجارب التعلقة بهذا الجال الأخير كفهم ناجم عن البنى الكانية شبه النقطية. 

وباختصار، هناك نموذج رذرفورد وهو نموذج كلاسيكي بالكامل، ثم هناك نموذج بورن 

يصح بالنسبة لهدف ثقيل وسرعة نسبية ضعيفة، ثم هناك  وهو نموذج شبه كمومي وهو 

وهو يصح بالنسبة لهدف ثقيل وسرعة  Mott 368النموذج شبه الكمومي والنسبوي لوت

 هناك نماذج متعددة كمومية ونسبوية بالكامل. بعد أن أدركنا 
ً
نسبية عالية، وأخيرا

فيزيائيون أنهم رصدوا إلى أنه يجب القبول بأنه عندما يؤكد ال 369ذلك، يخلص فالكنبرغ

مباشرة بنية أجسام على الستوى ما تحت الذري بواسطة تجارب انتشار، فإنهم 

يستخدمون نمط تعبير يصبح نمط تعبير مجازي بالكامل في الجال الخاص للنظرية 

الكمومية للحقول. يشتمل هذا الخطاب في الواقع على القيام بعملية التحويل لشبكة 

 الصور الكانية ال
ً
ذرية من محيط جسم حيث هو فاعل إلى محيط جسم لا يعود فاعلا

، من خلال لعبة سلسلة من التقريبات ذات الجودة التناقصة. إن التمثيلات 
ً
فيه أبدا

الذرية تظهر هنا بوضوح السبب التاريخي لاستمرارها: ألا وهو تجذرها البعيد، عبر تعدي 

( توقعي سابق منقوش ومدرج paradigmeذج )سلسلة من القيم القربة التتالية، في نمو 

وديمقريطس  Leucippeلوسيبوس كل من في استمرارية النموذج البدئي الذي صاغه 

Démocrite . 

 بطريقة أكثر عادت 
ً
مسألة إمكانية "رصد مباشر" للجسيمات الأولية لتطرح حديثا

 فيما يخص الكواركات، وذلك بسبب ما يوافق أن نسميه 
ً
. إن ائيتهااحتو حدة أيضا

فرضية الاحتواء، الرتبطة بنظرية الكروموديناميك الكمومية، تشتمل على نسب كمون 

تفاعل للكواركات يزداد مع السافة فيما بينها، ويستبعد بالتالي القدرة التجريبية على 

                                                           
368 N.F. Mott & H.S. Massey, The theory of atomic collisions, Oxford University Press, 1965. 
369 B. Falkenburg, Teilchenmetaphysik ،؛ الرجع السابقFalkenburg, "The concept of spatial structure 

in microphysics" ،الرجع السابق. 



221 

فصلها بعضها عن بعض. من المكن بالتأكيد قياس الكميات التي يمكن أن تعتبَر 

م للكلمة. يتم ذلك بوضع لا وهي "الشحنات" الختلفة بالعنى العمَّ كخاصيات لها، أ

محصلة للكميات الحفوظة، ضمن صيرورات معقدة تتضمن بنى حركية مكتشفة في 

تجهيزات من نمط "الغرف ذات الفقاعات"، ومنسوبة إلى جسيمات مركبة من كواركين أو 

 من البنى الحركية الك
ً
 تشفة لا يمكن أن يقرن بكوارك معزول. ثلاثة كواركات. غير أن أيا

 من هذه النقطة هو معرفة إذا كان من الشروع 
ً
السؤال الذي طرح نفسه اعتبارا

 إقامة اختلاف قاطع بين الرصد الباشر لكينونة وقياس الكميات الميزة التالي 
ً
حقا

ا النوع كينونة قابلة لحمل هذه الكميات. فإذا لم يكن ثمة أي تمييز من هذ لاستدلال

يمكن القيام به، عندها فإنه لا يوجد أي سبب لعدم تأكيدنا أن الكواركات قد رصدت 

 للنمط الاستدلالي أو الاستنتاجي، وأنها ليست بالنتيجة لا 
ً
، حتى وإن كان ذلك وفقا

ً
فعلا

أقل ولا أكثر افتراضية من كينونات أخرى تنتمي للصف الشاسع من الجسيمات الأولية. 

  وعلى العكس،
ً
إذا أكدنا الأساس القوي لثل هذا التمييز، عندها يجب أن نقترح معيارا

 وأن نتفحص، بين الؤشرات العديدة الاستنتاجية للوهلة الأولى القرونة 
ً
واضحا

بالكواركات، إذا لم يكن ثمة بعضها يستجيب لهذا العيار ويقع على الجانب "الرصدي" 

 من خط الحد الفاصل مع غير الرصدي. 

، ليس ثمة أي تمييز بين الرصد والاستدلال لا يخلو من 370فقا لفان فراسينو 

 بواسطة إطار الفهم السبق النظري الذي 
ً
التعسف. لأنه من جهة، كل رصد يكون مشوها

عتَبَر كرصد  يندرج فيه، ومن جهة أخرى فإن كل استدلال باتجاه موضوع ما يمكن أن ي 

 بد
ً
. وضمن هذا مرجة كافية بحيث يصبح لهذا الوضوع شرط أن يصبح مألوفا

ً
خفيا

النظور، فإنه يكفي لكي نعتبر أنه تم رصد" الكواركات أن نترك السمة الإشكالية 

للإستدلالات التي تقود إلى قياس مجموعة من خصائص الكينونة الوافقة تتخفف 

ميات وتنحل، وذلك من خلال الاعتياد ليس إلا. كذلك يضاف إلى هذا السار، العيد لك

                                                           
370 B. Van Fraassen, The scientific image, Oxford University Press, 1980, p. 15-19. 



222 

محفوظة للكينونة، الكشف من خلال تجارب الانتشار عن بنية مكانية داخلية 

للنيوكلينوات؛ بنية مكونة من عناصر، كانت تسمى في البداية "البارتونات"، والتي نعتبر 

أنها شبه نقطية على معيار عوامل الشكل الشتقة من صيغ من نمط صيغة رذرفورد. 

لسلتين الاستنتاجيتين، حيث تتعلق الأولى بالخصائص مذاك، لا يعود ثمة لتوافق الس

"رصد" للكواركات؛ أو على الأقل، لا  بـ والثانية بالبنية الكانية، أي سبب في عدم مماثلته

يعود ثمة أي سبب على الإطلاق لهذا التوافق في ألا يكون كذلك إلا في حالة الجسيمات 

 الأولية من الجيل السابق. 

 Dudley Shapere 371لاسفة آخرين في العلوم، مثل دودلي شابروعلى العكس، وفق ف

، توجد معايير واضحة للفصل بين إجراءات Brigitte Falkenburgوبريجيت فالكنبرغ 

"أرصاد لكينونة" وتلك التي لا يمكن أن تعدّ كذلك.  كـ الاستدلال التي يمكن أن تعدّ 

جراءات الكشف. فعندما نقبل أنه ( خلال إالتفرّد) التمييزتتعلق هذه العايير بشروط 

 ،
ً
 بمجموعة من الخصائص الكتشفة معا

ً
على الستوى العملياتي يكون جسيم ما مشبها

نفسه العتبر كمعيار للتمييز، عندها فإن مسألة معرفة إذا كنا قد رصدنا  الكانفي 

ختزَل إلى مسألة معرفة إذا كان بإمكاننا أن نعيد توجيه أو أ
 
 أو لا ت

ً
خذ كل من جسيما

الكميات القاسة إلى النطقة الكانية نفسها. إن ما يهمّ هنا هو أن تكون القيم القاسة قد 

، بحيث يمكن لهذا السبب أن تمّ الحصول عليها عن طريق شبكة من البنى محدَّ 
ً
دة تماما

ر كسلاسل سببية تنطلق من هذه النطقة.  سَّ
َ
ف

 
 ت

ار هي إدخال تمييزات دقيقة وغير تافهة في إن الأهمية الرئيسية لتطبيق هذا العي

قلب مجموعة التجريبات النجزة في فيزياء الجسيمات. ففي البداية يقود هذا التطبيق 

 للحكمة الشتركة بين الفيزيائيين، بأن معظم التجارب النجزة حتى 
ً
إلى الاعتراف، وفقا

رب، "فإن التاريخ السببي الذي "أرصاد" للكواركات. وفي هذه التجا كـ الآن لا يمكن أن تعدّ 

للكواركات في النيوكليون، أو بالأثر الكلي لعدة  الكليةيمكن روايته يتعلق فقط بالكمية 

                                                           
 "D. Shapere, "The concept of observation in science and philosophy .الرجع السابق 371



223 

". بالقابل، هناك بعض التجارب، مثل فناء 372بنى نقطية لا تفض ي إلى وقائع منفصلة

 من البوزيترون ذي الطاقة العالية، التي يكون من المكن فيها ان -الإلكترون 
ً
طلاقا

من عناصر الكوارك والكوارك  كلٍ الانقذافات الهادرونية الناتجة إعادة تتبع ما يعود إلى 

". هنا، charmoniumشارمونيوم الضاد من زوج بدئي غير مستقر يسمى "السحر أو 

 من الانقذافين بكوارك فردي ]...[ كان أحد 
ً
"يربط التاريخ بطريقة واضحة لا لبس فيها كلا

منظومة مركبة نتجت في منطقة معينة من منطقة تفاعل حزمتين محددتين، في  مكوّنيّ 

". بعبارة أخرى، فإن معيار قابلية التتبع 373لحظة معينة، ضمن جهاز قياس معطى

الفردية للخصائص القاسَة يلبي الطلوب في هذه الحالة، ويمكننا التأكيد أننا استطعنا 

 كواركات على الرغم من حصرها.  رصد

ز أن يبهرنا. علينا ألا ننس ى أن إمكانية يج ب مع ذلك تجنب أن نترك لهذا النجاح الميَّ

تفرّد وتمييز الأجسام على الستوى الذري في الفيزياء الكمومية بالعنى الواسع للكلمة، 

 منذ اللحظة التي لا 
ً
، وأنها لا تنجح أبدا

ً
محدود ببعض الحالات التجريبية الخاصة جدا

ه الشروط متحققة. فاستحالة التمييز في الحالة العامة تتدخل حتى كعنصر تعود فيها هذ

مفتاحي للقدرة التنبؤية للنظريات الكمومية. وبالثل، علينا ملاحظة أن موضَعَة الشحنات 

بها التلازم لجسيم يتعلقان بطريقة حاسمة بنمط خاص من  القاسة في نقطة ونس 

 
 
ة للمسارات. وخارج هذه الحالات، فإننا نبين أن ظهر بنى حركية مقاربالتجارب التي ت

أن توصف كما لو كانت مموضَعَة في نقطة. فعلى سبيل الثال لا  لا يمكنالشحنات 

فهم إلا بقبول أن كتلة كل 
 
يمكن لبعض تجارب تداخل النوترونات في حقل ثقالة أن ت

، 374صدر والكاشفنوترون تكون موزعة في كامل حجم جهاز التداخل خلال مساره بين ال

                                                           
372 B. Falkenburg, "How to obsrve quarks" ،الرجع السابق.  

ً
 D. Griffiths, Introduction toراجع أيضا

elementary particles, J. Wiley, 1987 . 
 "B. Falkenburg, "How to obsrve quarks .الرجع السابق 373
374 H.R. Brown, C. Dewdney & G. Horton, "Bohm particles and their detection in the light of neutron 

interferometry", Foundations of physics, 25, p. 329-345, 1995. 



224 

 فيها في كل لحظة. إن اللاحظة التي وفقها 
ً
عتَقد أن يكون موجودا وليس في النقطة التي ي 

دَت"  قة في  إلالا يمكن القول إن الكواركات قد "ر ص  "]...[ وفق الشروط الخاصة الحقَّ

 " يجب، ضمن هذا الإطار،375أنواع معينة من التجارب الفيزيائية ذات الطاقات العالية

. لأنه خارج هذه الشروط الخاصة، على سبيل الثال بين 
ً
أن تؤخذ على محمل الجد تماما

رصدين، فإننا ليس فقط لا نستطيع بالتأكيد إثبات الحزمة المَوضَعة والميّزّة من 

الخصائص التي يتكون منها كوارك ما من وجهة نظر الجرّ ب، بل ولدينا بالإضافة إلى ذلك 

ممَوضَعة وهذه  غيرالجة هذه الخصائص في النظرية على أنها كافة الأسباب لع

مميّزَة. من جهة أخرى، علينا ألا ننس ى أنه باستثناء حالة بعض  غيرالجسيمات على أنها 

الرصودات السماة "فائقة الانتقائية"، أو خارج إطار النظريات ذات التغيرات الخفية، 

 
ً
 عندما نطلب من اليكانيك  فإن مفهوم "الخاصية" نفسه لا يكون قابلا

ً
للتطبيق عموما

الكمومي وضع رابط تنبؤي )احتمالي( بين رصدين. ضمن هذه الشروط، فإن تأكيد 

فالكنبرغ، الذي وفقه فإن مسألة مصير حزم الخصائص التي تحدد كل كوارك فردي بين 

طرح في طرح إلى حد كبير أكثر من السؤال، الذي يمكن أن ي 
 
اليكانيك  رصدين اثنين لا ت

الكلاسيكي، الخاص بمعرفة إذا "كان القمر يوجد حتى عندما لا نرصده"، هو التأكيد 

 فيه. وكما سبق لراي
ً
أن لاحظ، فإن اليكانيك  H. Reichenbachنباخ خالأقل شكا

 في اليكانيك الكلاسيكي، بين 
ً
 تماما

ً
، مجهولا

ً
 جدا

ً
 واضحا

ً
دخل تمييزا  الظاهراتالكمومي ي 

الحساب الكلاسيكي تنفصل عن الشروط الأداتية لرصدها وتسمح باستخدام )التي لا 

)التي لا تفترض أية وسيلة أداتية للظهور وتتطلب  والظواهر البينية الشتركة( للاحتمالات

(. وهذا التمييز هو جزء لا يتجزأ من قدرته التنبؤية. السعات الاحتماليةاستخدام حساب 

، بالنتيجة، فإن ا
ً
ستنتاج وتعميم تمثيل وخطاب ذري خارج الحقل العملياتي وهنا أيضا

د بصرامة الذي تثبت فيه صحّتها لا يمكن أن يعتمد على أي تبرير آخر  سوى على القيَّ

 رسوخ بنيتها التاريخية.

                                                           
 "B. Falkenburg, "How to obsrve quarks .الرجع السابق 375



225 

 الفيزياء الكمومية ونقد الذرّية 5. 5

ذرية، مع نهاية هذا التفحص لا يوافق أن نسميه القاعدة التجريبية للنظرية ال

 للعبة الانتقادات الجذرية أو لإعادة تأهيل التمثيلات 
ً
يمكننا العودة بشكل أكثر تعمقا

 النظريين في الفيزياء الكمومية. الذرية التي يعود إليها عدد من

وكتمهيد للحجة التي يقدمها عدد كبير من النظريين العاصرين ضد النظرية الذرية، 

، يعود إلى أصول الفيزياء الكمومية. فعندما نحاول من الفيد وضع تسلسل تاريخي موجز

 ببور وهايزنبرغ. لكن 
ً
الإشارة إلى بوادر وطلائع هذا النوع من الحجج، فإننا نفكر عموما

ا التي صاغا في أنماط تعبير هذين العالين بقيت في بعض الأحيان دون مستوى جرأتهم

لَّ . وإذا كان بور قد عمّق باستمابها أفكارهم البداية ح  رار نقده لفهوم خاصية ذرة لي 

محله مفهوم الظاهرة التضمنة للجهاز بطريقة لا يمكن فصلهما فيها، وإذا كان قد حدد 

بشكل منهجي على الستوى الرمزي مدى الصور الجسيمية أو الوجية التي نستمر في 

 مع ذلك عن ا
ً
 أبدا

ّ
عتبار أن التعامل معها على مستوى الكون الجهري، فإنه لم يكف

"، وأن هذه الأجسام الذرية 376الظاهرات تقدم لنا معلومات "تتعلق بالأجسام الذرية

الصور تقرّبنا وفق معنى معين من حالة " بالتبادل ظاهرات تأثير، وكذلك أن 377"تسبب

. يفضل بور رسم مخطط الفكرة الأصلية للتشكل الرمزي للجسم 378الأشياء الحقيقية

 بالأحرى من القيام الذري، وذلك من خلال تجمي
ً
ع الصور أو التغيرات "التكاملة"، بدلا

. وبقيامه بذلك، فإنه يدمج الجرأة مع نسبة 379بنقد مجابه لفهوم الأجسام الذرية نفسه

معينة من الحافظة. لأنه، باستمراره في جمع الأزواج نفسها من التغيرات التي تحدّد 

جسام الفيزياء الكمومية )ألا وهي أزواج الوضع حالة أجسام الفيزياء الكلاسيكية باتجاه أ

                                                           
376 N. Bohr, Essays 1958-1962 on atomic physics and human knowledge, Ox Bow Press, 1987, p. 3. 
 . الرجع السابق 377
 . W. Heisenberg, La partie et le tout, Albin Michel, 1972, p. 285ي كتابه: نص لنيلز بور ذكره هايزنبرغ ف 378
 N. Bohr, Physique atomique etإلى نيلز بور في:  C. Chevalleyراجع القدمة التي كتبها شيفاليه  379

connaissance humaine, Folio-Gallimard, 1991 . 



226 

متطابقة مع البنية  إمكانية الظهور الكبيرةوكمية الحركة(، فإنه يجعل بنيتها ذات 

للنقاط الادية التحركة. ومع القبول من جهة أخرى أن متغيرين متكاملين  التنبؤية

ط طرح السؤال  مقاسين على التوالي يمكنهما تمييز الجسم الذري "نفسه"، فإنه سق  ي 

ر الدائم لعايير 
ّ
ولى لهذا الجسم بين لحظة القياس الأ  إعادة التعيينالدقيق حول التوف

أما هايزنبرغ فقد أشار من جهته إلى التحولات العميقة التي ولحظة القياس الثانية. 

فمن تعرّض لها البرنامج الذري في فيزياء القرن العشرين، ولكنه احتفظ بالبدأ الذري. 

 إلا 
ً
"أشكال مختلفة يمكن  كـ الصحيح وفقه أنه لا يجب اعتبار الذرات من الآن فصاعدا

" مادة أولية من نمط أرسطي يشبهها بالطاقة؛ لكن هذا يعني 380أن تظهر من خلالها ]...[

 من هذا النمط تستمر على الأقل في هويتها الصريحة والقطعية. إن مشروع 
ً
أن أجساما

ديموقريطية، الذي كان يسعى إلى "تفسير التنوع النوعي للأحداث النظرية الذرية ال

تابَع على هذا النحو شرط ألا 381الفيزيائية الخارجية بربطها بتنوع في الأشكال "، يمكن أن ي 

يَحدّ من مفهوم الشكل ليصبح مفهوم الحد الكاني لجسم مادي، وأخذه وفق معنى 

ع لشكل رياض ي. كتب هايزنبرغ بهذا ال عنى، أنه يمكننا حتى التأكيد أن "]...[ النظرية موسَّ

الحديثة تدمج فيها الأفكار الرئيسية والجوهرية للنظرية الذرية بطريقة أكثر نقاء مما 

دَة 382كانت تقوم به النظرية القديمة ". ويظهر هنا مرة إضافية دمج العناصر الجدّ 

ل للنظرية ا  
ّ
 لذرية العاصرة. والاحتجاج على استمرارية تاريخية كدمج مشك

 للميكانيك الكمومي لا يحدّ نفسه 
ً
سا ولا بد من العودة إلى شرودنغر لكي نجد مؤسّ 

 حتى 
ً
 في أكثر عباراته تركيزا

ً
باقتراح تغيّر نهائي في النظرية الذرية، بل الذي يشكك أحيانا

كانت قد بالإطار التصوري لها. وهو يعتبر في الواقع أن "]...[ النظرية الذرية الحديثة 

" لا سابق لها. وبتحديد أكبر، فإن الفيزياء الكمومية نفسها هي التي، 383وقعت في أزمة

                                                           
380 W. Heisenberg, Physique et philosophie, Albin Michel, 1971, p. 210. 
381 W. Heisenberg, Philosophical problems of quantum physics, Ox Bow Press, 1979, p. 55. 
 . 65، ص. الرجع السابق 382
383 E. Schrodinger, La nature et les Grecs, précédé de M. Bitbol, La cloture de la représentation, Seuil, 1992, p. 

197. 



227 

بعودتها بشكل متعارض ضد أصلها التاريخي الخاص، ولدت حالة الأزمة هذه: "ففي 

، فإن 
ً
الوقت الذي توسّع فيه مجال النظرية الذرية إلى ما وراء كافة الحدود تقريبا

 بالنظرية الذرية في أزمة أخطر من استعداد معظم الناس النظرية الكمومية دف
ً
عت أيضا

، وربما كانت البنية 384للقبول به
ً
". ربما كانت خصوبة نمط الفكر الذري كبيرة جدا

قد أظهرت قدرتها الكاشفة خلال القرن الاض ي،  385للذكاء البشري الذي تمثله البديهية

وناتها تنهار أمام الجرّ ب كلما مض ى هذا لكن يجب الاعتراف، كما يؤكد شرودنغر، بأن كين

 في استكشافها. وفي الحالة العامة، فإن أجسام الستوى الذري تفقد في 
ً
الأخير قدما

الواقع معايير تمييزها من خلال خصائص نوعية وفي الوقت نفسه تفقد العيار 

ا كما لو كان الزمنية، الذي كانت تؤمنه إمكانية معالجة مساره -الكلاسيكي للهوية عبر 

 بشكل صارم. وفق شرودنغر، فإنه من الأفضل بالنتيجة، "]...[ عدم النظر 
ً
 مستمرا

ً
مسارا

 
ً
إلى جسيم ككينونة دائمة، بل بالأحرى كحدث لحظي. تشكل هذه الأحداث أحيانا

". فالأشياء الجسمية الدائمة التي كانت 386سلاسل تعطي الوهم بأنها أجسام دائمة

زلت على هذا النحو، عند شرودنغر في فكره خلال سنوات تفترضها النظرية ال
 
ذرية اخت

الخمسينيات من القرن العشرين، إلى مجرد ظهور أداتي مشابه للظهور الإدراكي العروف 

. فكما أنه، في "ظاهرة فاي"، يتم إدراك تتابع 387باسم "ظاهرة فاي" عند علماء النفس

نفصلة بوضوح كحركة مستمرة لجسم ما، سريع من الومضات الضوئية التجاورة إنما ال

فإنه يتم تفسير ش يء نقطي من الأحداث الجهارية في غرف الفقاعات )مثل ظهور فقاعات 

 متراصفة إلى حد ما( كتعبير عن انتقال مستمر للجسيم. 

إن النتيجة التي يستخلصها شرودنغر من نقده للنموذج البدئي للجسيم الادي هي 

 
ً
بالأحرى من اللجوء إلى نسخة رياضية، شكلانية ومجردة للنظرية نتيجة جذرية. فبدلا

                                                           
 . 031، ص. الرجع السابق 384
 .093، ص. الرجع السابق 385
386 E. Schrodinger, "Science et humanisme", in Physique quantique et représentation du monde, 

Seuil, 1992, p. 47. 
387 D.C. Dennett, Consciousness explained, Penguin, 1991, p. 114. 



228 

ة لصالح واحدية 
َ
ل  
ّ
 عن التعددية الشك

ً
الذرية، كما كان يقترح هايزنبرغ، فإنه يتخلى تماما

كونية كانت النسخة الأكثر جرأة منها قد وضعت مع نهاية الثلاثينيات من القرن العشرين. 

، في Eddington388لات الستلهمة من قراءة إدينغتون وهو لا يتردد في سلسلة من القا

اعتبار أن الظاهرات النفصلة التي تعتمد في ارتكازها على الرؤية الذرية تنتج من أنماط 

ثابتة من الاهتزاز الكلي لكون منتهٍ. إن هذه الأنماط الثابتة لا تشبه في ش يء الذرات 

الأخذ بعين الاعتبار لا يسميه الجسيمية، كما يصرّ شرودنغر، إنما هي تهدف إلى 

التي تظهر من خلال  غير الستمرة / التقطعةللطبيعة، أي للجوانب  الظاهرة"التكافؤية" 

 التقص ي التجريبي. 

من الصحيح أننا إذا تمسّكنا بهذا العرض الوجز حول موقف البدعين الرئيسيين 

جوانب الكانية الأكثر حسية للميكانيك الكمومي، فإننا قد نعتقد أن تحفظاتهم تجاه ال

م، يعود إلى أنهم لم 
َ
للنظرية الذرية، بل ونقدهم العمق للمبادئ نفسها لهذا التمثيل للعال

 الرتكزة 
ً
يكونوا يستطيعون أن يتعرفوا في عصرهم على الصور والتجارب الدقيقة جدا

ل التوصيفات على استخدام الجاهر أو التجهيزات الخاصة بالعالم الصغائري والتي تجع

الذرية حاضرة إلى هذا الحدّ في أيامنا هذه. بل إن ما حصل بالضبط هو أن نقد الذرية 

من التقدم الحاصل في  على الرغمشهد عودة جديدة وملحوظة خلال السنوات الأخيرة، 

مجال الصور وتقنيات العوالم الدقيقة. إن السبب الباشر لهذا التجدّد هو الجذب الذي 

من الصورية نفسها للنظريات  ضادة الجديرة بالتصديق الستلهمةمثيلات التمارسه الت

الكمومية. وهي تمثيلات مضادة غير ذرية في مبدئها، لكنها فعالة من جهة أخرى بدرجة 

 الظهور الحذر الذي يستدعي بشكل لا 
ً
عالية وقادرة على أن تأخذ بعين الاعتبار تنبؤيا

 باحثين منخرطين في تقليدها. يقاوم النظرية الذرية بالنسبة ل

شتق أول هذه التمثيلات الضادة من  فك . ويهدف مشروع نظريات فك الارتباطي 

إلى إظهار كيف أن الأحداث الجهارية  في الواقع في أقص ى طموحه décoherenceالارتباط 

                                                           
388 E. Schrodinger, "Sur la théorie du monde d'Eddington", Nuovo cimento, 15, p. 246-254, 1938. 



229 

التقطعة والحصرية بالتبادل، التي نفسرها في النموذج الذري على أنها أثر صدمة 

تنتج عن التطور الستمر لتابع موجة شامل  منبثقةرها كبنى ، يمكن أن يتم تصوّ جسيم

مرتبط بكلية سلسلة القياس والوسط الحيط. ففي النطاق الذي نمتلك فيه نظرية 

تبادل من هذا النوع، نظرية تأخذ بعين الاعتبار الظهورات التقطعة )غير الستمرة( 

ه في اليكانيك الكمومي )معادلة شرودنغر(، كما باستخدام قانون التطور الستمر وحد

 أخصائي فك الارتباط هانس 
ً
، "]...[ فإنه يبدو Hans-Dieter Zehدييتر زه  -لاحظ مؤخرا

أنه لا يوجد فيها أي باعث منطقي ]...[ من أجل إدخال مفاهيم مثل مفاهيم الجسيمات 

 من ]أو[ القفزات الكمومية ]...[ على مستوى جوهري". بل إن ع
ً
نوان مقالته كان مجردا

 ". 389أي التباس أو ريبة: "ليس هناك قفزات كمومية، ولا جسيمات!

تقدم لنا نظرية الحقول الكمومية التمثيل الضاد الثاني، وهي اليوم النظرية الأكثر 

. إن التمثيل الذي تقدمه صوريتها 
ً
 وإحدى النظريات الكمومية الأكثر تقدما

ً
 وتأكيدا

ً
تأييدا

ي فكره بشكل مميز من النموذج الكوزمولوجي الذي كان يدافع عنه شرودنغر، قريب ف

الأمر الذي لا يشكل صدفة على الإطلاق طالا أن شرودنغر كان أحد رواد النظرية 

الكمومية للحقول وأحد أكثر الدافعين عنها حماسة نحو نهاية فترة عمله. حلّ هذا 

لوسط مهتز  n، وهي سوية التحريض جسيم n تعدديةالتمثيل الجديد محل مفهوم 

"خلق" و "إفناء"  لـ . وهو يسمح بشكل خاص باستبدال الفاهيم الشكوك فيهاوحيد

الجسيمات )التي يقود إليها التكافؤ النسبي بين الادة والطاقة عندما نطبقه في إطار فكر 

ر حالةالنظرية الذرية(، بمفهوم  من وجهة نظر الوسط الهتز. وهكذا فإننا ننتقل  تغيّ

. وهكذا يتم التخلي عن 
ً
إحصائية بالدرجة الأولى إلى وجهة نظر ديناميكية جوهريا

مَوضَع والدائم بالنسبة لحركته العتَبَرة 
 
 للحامل ال

ً
النموذج "التشيّؤي"، الذي يمنح تفوقا

ات كصفة انتقالية، وفي مكانه يتم اعتماد نموذج كمومي نسبي يتركز الانتباه فيه على تغير 

                                                           
389 H.D. Zeh, "There are no quantum jumps, nor are there particles!", Phys. lett., A172, p. 189-192, 

1993. 



231 

الحالة بينما يترك أساسه الفترض في خلفية الشهد. إن التعليم النهائي والأوضح لصورية 

النظرية الكمومية للحقول، مهما كانت معتبرة من الدرجة الأولى، استخلصه بول دايفس 

Paul Davies في عنوان إحدى مقالاته: "الجسيمات لا توجد 
ً
 ".390هنا أيضا

 جود" الذراتضعف ومقاومة "براهين و  6 -5

يجب في الوقت الحاضر، لكي نتأكد من أن التمثيلات الضادة جديرة بالتصديق، 

إتمام مهمة كنت  قد وضعت  الخطوط الأولى لنتيجتها فيما يخص نظريات فك الارتباط. 

ة عادة
َ
"براهين على وجود"  كـ وتشتمل هذه الهمة على البرهان أن الظاهرات الدرَك

 ليست كذلك. وهي ليست كذلك ليس فقط، كما أجسام ذات طبيعة جس
ً
يمية تقريبا

  كافيةسبق ورأينا، لأن أجزاء البراهين التي تقدمها ليست 
ً
ولأن تفسيرها ليس مقرونا

 لأن هذه 
ً
بالتمثيلات الذرية إلا بواسطة سلاسل من التقريبات التتالية، بل وأيضا

باستخدامها لنموذج  قدر نفسهعلى الأقل بالالظاهرات يمكن أن تؤخذ بعين الاعتبار 

لة في الحقيقة بلاغة  أياستبدال لا يفترض   
ّ
عنصر من نمط جسيمي. كتب دسبانيا: "مضل

 الوقائع الصغيرة ]التي تدافع لصالح التمثيلات الجسيمية[. وما نعتقد أنها تبرهنه بوضوحٍ 

ولا الآثار في غرف  ". فلا التأثيرات على الشاشات،391معمٍ، فإنها لا تبرهنه في نهاية الطاف

 ولا الصور الوحية التي تزودنا بها الجاهر ذات الأثر النفقي، 
ً
الفقاعات، وأضيف أيضا

 تبرهن ما يبدو أنها تبرهنه. 

تكمن السألة في أنه ليس من السهل البرهان على ذلك، خاصة عندما لا نرغب في 

د على هذه الصعوبة الدخول في كافة تعقيدات الصورية الكمومية. وسوف أقدم كشاه

الطريقة التي عمل بها برنار دسبانيا نفسه، من أجل دعم تأكيداته القوية، فلجأ إلى 

تقريبات حاول في بعض الأحيان أن يعالجها في عرضه الخصص للجمهور الواسع كما لو 

                                                           
390 P.C.W. Davies, "Particles do not exist", in S. M. Christensen (ed.), Quantum theory of gravity, 

Adam Hilger, 1984. 
391 B. d'Espagnat et E. Klein, Regards sur la matière, Fayard, 1993, p. 214. 



231 

أنه لا يمكن أن  يبدوكان يأخذها بشكل حرفي. اختار دسبانيا مثال أثرٍ في حجرة فقاعات 

ر إلا كأثر مرور لجسيم متموضع في كل لحظة. والحال، كما يلاحظ، أن اليكانيك يفسَّ 

 من الجسيمات 
ً
 غير جسيمي لهذه الظاهرة: "إنه يصف كلا

ً
الكمومي يقدم تفسيرا

العارضة بواسطة موجة مستوية تنتشر من الأعلى إلى الأسفل، مما يعني أن الجسيمات 

". ويسمح اليكانيك الكمومي بعد ذلك 392وضعلا يكون لها عند نقطة البداية أي تم

بالاعتماد على قاعدة بورن بحساب "الاحتمال من أجل أن يتم تحريض جزيئين من 

السائل الذي تحتويه ]حجرة الفقاعات[، وذلك بسبب تفاعلها مع مثل هذه الوجة". بعد 

 في كافة الحالا 
ً
ت، باستثناء القيام بذلك، نستنتج "]...[ أن هذا االاحتمال ضعيف جدا

  فيها الجزيئان العنيان على خط شاقولي واحد يقعالحالات التي 
ً
 ظاهر". إن 393تقريبا

بالتالي أن يؤخذ بعين الاعتبار بواسطة نموذج تفاعل  يمكنمسار جسيمي متموضع 

 احتمالي لوجة ممتدة مع الكونات الجزيئية لوسط يملأ حجرة الفقاعات. 

 التأكيد لإعطاء التفضيل للتمثيل القترن بها. يضيفلكن هذه الإمكانية لا تكفي ب

 
ً
دسبانيا بالتالي حجة هامة: إن تفسير استبدال الآثار في حجرات الفقاعات يتوافق تماما

مع القوانين العامة للفيزياء الكمومية، في حين أن تفسير النطق السليم، التفسير الذي 

. وهكذا يبدو أن خيار 394القوانين يؤدي إلى إظهار مسار جسيمي، يندرج خطأ ضد هذه

 التمثيل اللاجسيمي يفرض نفسه في هذه الشروط. 

ألاحظ مع ذلك بعض الأخطاء في هذه الطريقة في عرض البيان التناوبي لظاهرة الآثار 

في حجيرة الفقاعات. أخطاء لا تلغي الخلاصة العامة الستخلصة من قبل دسبانيا من 

 حتمية طالا كنا لا نلجأ إلى حجج أخرى. محاكمته، بل التي تجعلها أقل 

                                                           
392 B. d'Espagnat et E. Klein, Regards sur la matière؛ 406، ص. ، الرجع السابقB. d'Espagnat, "On the 

difficulties that attributing existence to «hidden» entities may raise', in F. Bonsack (ed.), On the status 

of hidden entities in physics, 1999. 
 B. d'Espagnat et E. Klein, Regards sur la matière .406، ص. الرجع السابق 393
 B. d'Espagnat, "On the difficulties that attributing existence to «hidden» entities الرجع السابق. 394

may raise' 



232 

الخطأ الأول هو خطأ شائع في العمق. وهو يشتمل على إدخال أجزاء من التمثيلات 

ج وفق نمط 
َ
الذرية في بيان للآثار يسعى إلى التحرر منها. لا شك أن الإشعاع العارض يعال

ف م
َّ
من الأجسام  كثرةن موجي، لكن السائل الحتوى في حجيرة الفقاعات يفترض أنه مؤل

 )الجزيئات( والقابلة للتحريض
ً
. لا شك أن هذا العلاج 395الصغيرة المَوضَعَة تقريبا

مشروع كتقريب للمسألة، طالا بقينا موجودين ضمن شروط السرعة النسبية الضعيفة 

والاختلاف الكبير في الكتلة بين الإشعاع النشور والراكز الناشرة له، غير أنه من 

 في فكرنا على أن الأمر لا يتعلق  الضروري 
ً
بتقريب. ومن جهة أخرى،  إلاالحفاظ دائما

 من الحديث ببساطة عن موجة مستوية تنتشر في حجرة الفقاعات، يقرن دسبانيا 
ً
بدلا

 تصفجسيم؛ موجة من الفترض أن  بكل" موجة regards sur la mtièreفي دراسته "

هل ذلك، أن هذا النمط من التعبير الشائع لدى الجسيم القترن بها. والحال، وهو لا يج

". 396الفيزيائيين هو أحد الأنماط التي "توحي ]...[ مع قوة الأدلة الزائفة، بالذرية الفلسفية

 مع 
ً
 وأكثر توافقا

ً
 أكثر حذرا

ً
لهذا فإنه يختار في مقاله الحديث حول هذا الوضوع ألفاظا

هرة الذي أشاد به بور. فلم يعد يتحدث الدروس التي استنتجها من التحليل الكلي للظا

بل بالأحرى عن "كينونات ]...[ يجب علينا أن  جسيمات موصوفة بواسطة موجاتعن 

ةنعتبرها ]
َ

ل
َّ

[ على أنها من طبيعة الوجات بشكل أساس ي". إن البقية بالنسبة للظاهرة الحل

 الوحيدة الباقية هنا من النظرية الذرية هي جمع لفظة "كينونة". 

. فصورة كثرة من الوجات الحادثة التي لها احتمال غ
ً
ير أن هذا التصحيح ليس كافيا

 مع 
ً
معين في تحريض الجزيئات التموضعة في الحجرة ذات الفقاعات لا تتقارب كثيرا

صورية اليكانيك الكمومي العياري الدفوع حتى نتائجه القصوى. وبالعنى الدقيق 

 ل
ً
 كموميا

ً
 ما يكون "للكلمة، فإن بيانا

ً
دخل تابع موجة شامل )وغالبا  لظاهرة يجب أن ي 

 أو 
ً
"( من أجل التحضير الذي يشتمل متشابكا

ً
 وعلى الإشعاع الطارئ  في آن واحدمتمازجا

 قطاع معين من حجرة الفقاعات. 

                                                           
 .الرجع السابق 395
396 B. d'Espagnat, Le réel voilé, Fayard, 1994, p. 421. 



233 

ز لنمط عمل صورية متجهات الحالة في  إن هذا النمط من العالجة الكلية، الميّ 

على الأقل، من خلال القالتين  0949تجة، معروف منذ عام فضاءات هيلبرت النا

ستين اللتين وضعهما كل من داروين  . وهما N. F. Mott 397وموت C. G. Darwinالؤسّ 

ستخلص منهما كافة الدروس 
 
مقالتان شهيرتان )خاصة الثانية(، إنما حيث يبدو أنه لم ت

هش من أن " J.S. Bellحتى الآن. هذا إلى حد أن بل  ]...[ كثيرين من التلاميذ اجتهدوا لكي د 

 
ً
يعيدوا بأنفسهم اكتشاف أفكار من هذا النوع. وعندما يتوصلون إلى ذلك فإن ذلك غالبا

". ولكن على ماذا تشتمل بالضبط هذه الأفكار؟ لقد 398ما يكون مع إحساس بالكشف

، αألفا  اندهش موت، بعد داروين، من وجود نوع من اللاتناظر في بيان صيرورة إشعاع

 آخر الآثار التي يتركها في حجرات ويلسون. إن 
ً
 إصداره، ونعتبر حينا

ً
عندما نعتبر حينا

على الرغم من  αالنظرية الكمومية للتحلل الإشعاعي، التي تسمح بتفسير إصدار الإشعاع 

 بحيث لا يستطيع جسيم عادي طاقته ضعيفة أن يجتازه، 
ً
وجود حاجز كمون عالٍ جدا

. تتناقص سعة هذه الوجة كموجة αالأثر النفقي، ومعالجة الإشعاع تتضمن مفهوم 

ي مع ثخانة حاجز الكمون، لكنها تظل غير معدومة على الرغم من الارتفاع  بشكل أس ّ

الفرط للحاجز بالنسبة للطاقة الحركية التوفرة للإشعاع. ولهذا، فإن احتمال إصدار 

الوجة، هو نفسه غير معدوم، على ، الذي يقدمه مربع معامل سعة هذه αالإشعاع 

عكس ما ستكون عليه الحالة بالنسبة لجسيم كلاسيكي له الطاقة الحركية نفسها. فإذا 

أردنا أن نعطي للبيان الكمومي درجة كافية من التماسك والقوة، فيجب بالتالي وفق 

ه داروين وموت الاستمرار في استخدام صورية توابع الوجة بشكل حصري عندما نواج

مسألة الآثار في غرفة ويلسون أو في حجرة فقاعات. والحال أنه للقيام بذلك لا يجب أن 

                                                           
397 C.G. Darwin, "A collision problem in the wave mechanics", Proceedings of the Royal Society, 

London, A124, p. 375-394, 1929; N. F. Mott, "The wave mechanics of α-ray tracks", Proceedings of 

the Royal Society, London, A126, p. 79-84, 1929 (repris dans J.A. Wheeler & W.H. Zurek, Quantum 

theory and measurement, Princeton University Press, 1983). 
398 J.S. Bell, Speakable and unspeakable in quantum mechanics, Cambridge University Press, 1987. 



234 

نحاول تطبيق هذه الصورية على الإشعاع الطارئ؛ بل يجب مدّه على الكلية الكونة من 

 أن تابع الوجة 
ً
الإشعاع والناطق الكانية ذات الصلة لحجرة ويلسون. يقبل موت تماما

د الأبعاد للصيرورات الافتراضية  وصفالذي ينتج عن هذا الحساب لا يسمح بأي  متعدّ 

الجارية في قطاع الزمكان الذي تغطيه حجرة ويلسون. غير أن هذا التابع يقدم لنا على 

أن تظهر متوالية معينة من القطرات الائية )أو من  احتماليةالأقل وسيلة لتقدير 

مح لنا أن "]...[ نتنبأ بنتيجة أي رصد كان" الفقاعات( التراصفة بشكل تقريبي. فهو يس

يتخذ شكل أثر متوالية من القطرات أو من الفقاعات. وبالتالي فإننا نتوصل، فقط بشرط 

أن نكون قد دفعنا الصورية الكليانية والنظام التنبؤي البحت للميكانيك الكمومي حتى 

 على التمثيل شبه الج
ً
الحادث،  αسيمي للإشعاع نتائجهما القصوى، إلى الالتفاف تماما

حتى نجده من جديد في نهاية الطاف، كوسيلة مجازية لتمثيل الأثر الستمر لسار 

السلسلة التقطعة من القطرات التي سبق وحسبنا احتمالها: "فلا يجب أن نأتي على ذكر 

 يتألف من جسيمات قبل هذا التفسير الاحتمالي النهائي".  αأن الإشعاع 

لاذا لم تتم ترجمة هذا الإجراء من استخدام التوابع الوجية أو لنتساءل الآن 

التجهات العامة للحالة من أجل حساب احتمال الجموعات التوالية من الظاهرات، 

 ومستخدمة في غالب الأحيان، لاذا لم تتم ترجمتها 
ً
على الرغم من كونها معروفة جدا

لنهائية من التمثيلات الجسيمية. يمكن مباشرة ترجمة فلسفية بمصطلحات نقد البقايا ا

 399أن نجد السبب الرئيس ي لهذا الأمر في أعمال لهايزنبرغ معاصرة إلى حد ما
ً
. ووفقا

ومكونات حجرة ويلسون في  αلهايزنبرغ، فإن النتيجة نفسها تتم على نحو إدراج إشعاع 

قرن بها تابع موجة شامل، أو ألا نقرن تابع موج  αة إلا بشعاع منظومة وحيدة مركبة ي 

واعتبار حجرة ويلسون كجهاز قياس يوصف بواسطة الفيزياء الكلاسيكية. في الحالة 

الثانية، يجب أن يتم إدخال أو إحداث انقطاع في مكان ما بين النظومة الكمومية 

                                                           
399 W. Heisenberg, Les principes physiques de la théorie des quanta (1929-1930), Gauthier-Villars, 

1972. 



235 

والجهاز شبه الكلاسيكي للرصد، غير أن تحديد موضع هذا الانقطاع بالنسبة لهايزنبرغ 

ر هو شبه عشوائي؛ إنه يتعلق فقط باعتبارات براغماتية. ولهذا فقد كما بالنسبة لبو 

، في مسألة آثار إشعاع 
ً
في حجيرات  αبذل هايزنبرغ جهده لكي يبرهن أنه من الكافئ تنبؤيا

"اختزالات"  لـ وحيد بواسطة تابع موجة، حتى جعله يتعرض αويلسون، معالجة شعاع 

ام توابع موجة شاملة تصح بالنسبة متتالية عند كل تشكل لقطرة ما، واستخد

 + حجرة ويلسون( ولا تتعرض كتوابع شاملة إلى "اختزالات".  αللمنظومة )شعاع 

 أن الطريقتين 
ً
يجب مع ذلك الإشارة عند هذه النقطة إلى أنه، إذا كان صحيحا

. فالنهج الذي 
ً
 وتجريبيا

ً
تقدمان تنبؤات متطابقة، لكنهما ليستا متكافئتين تعليميا

يتمتع بالتأكيد بميزة  αتخدم "اختزالات" متوالية لتابع الوجة الرتبط فقط بإشعاع يس

مة بواسطة الرصد النقطي  البساطة. وهو يشتمل في الواقع على استخدام العلومة القدَّ

، الأمر الذي يسمح بدوره بالتنبؤ αبالإشعاع  جديدلقطرة ماء من أجل ربط تابع موجة 

تشكل قطرة الاء هذه. فكل ش يء يجري هنا كما لو كنا نستخرج عند ل التاليةبالظاهرات 

 من العلومات الحتواة في تابع الوجة الشامل 
ً
 متوافقا

ً
 صغيرا

ً
كل رصد نقطي جزءا

+ حجرة ويلسون(: هذا الجزء هو الذي يسمح بأن نحسب  αالرتبط بالنظومة )الإشعاع 

تكمن الشكلة في أن الذين يستخدمون هذه بشكل انتقائي احتمال الرصد النقطي التالي. 

 رؤية واقع أن "الاختزالات" 
ً
 تابعها الحدود؛ ويفقدون غالبا

ً
الطريقة ينسون عموما

 إعادات تعيينالتتالية ليست بأي حال من الأحوال تغيرات مستقلة لتابع الوجة بل 

جة هذا لشكله يتم فرضها لأسباب تتعلق بسهولة وبساطة الاستخدام. وتكون نتي

النسيان أننا ننتهي بأن نعتبر التطور التقطع للتابع الوجي، من خلال الانتشار 

للصيرورة الفيزيائية التي هي أساس الآثار  وصفيو"الاختزالات" التتالية، كنوع من بيان 

الظاهرة في حجرات الفقاعات. إن هذه الطريقة في الرؤية )وليس شكلانية النظرية 

هو ما يحرّض الشاكل والتناقضات العتادة حول آلية "اختزال حزمة  الكمومية بذاتها(

الوجات". وعلى العكس، فإن طريقة التوابع الشاملة للموجة المتزجة )أكانت مطبقة  



236 

من خلال القراءة الاحتمالية الأولية لوت، أو من خلال التفسير النمطي لفان فراسّين، أو 

ت( تتميز بالحفاظ بشكل دائم على تمييز واضح بين من خلال التمثيل التخيلي لإيفيري

النموذج التنبؤي الستمر وسلسلة الأحداث التقطعة التي يجب التنبؤ بها. إن السألة 

ها في هذا الإطار الفكري تتعلق ليس بأي "اختزال" متقطع لتابع 
ّ
الوحيدة التي يجب حل

ها الانتقال بين حساب للاحتمالات الوجة )الذي لا سبب لوجوده(، بل بالطريقة التي يتم ب

ذي بنية موجية وحساب كلاسيكي للاحتمالات، كما أن تابع الوجة الشامل يخص على 

 من سوية التعقيد الجهاري. وكما نعلم، فإن إجابة 
ً
التوالي منظومات أكثر فأكثر قربا

د، بالأحرى منها إجابة مباشرة على ال رضية على هذا السؤال الحدَّ سؤال حول منطقية م 

 . décohérence"اختزال حزمة الوجات"، قدمتها نظريات فك الترابط 

يعرف برنار دسبانيا معرفة تامة بالطبع كافة هذه النقاط الدقيقة في النظرية 

 في العالم في توضيحها. ولهذا 
ً
الكمومية للقياس؛ بل هو حتى أحد الؤلفين الأكثر إسهاما

، في هذا ا
ً
لجانب كما وفي جوانب أخرى، أنه لم يستخدم سوى السبب فهو يعي تماما

ل الآثار في حجيرات مقاربة
ّ
، في بيانه الخصص للجمهور الواسع، لصيرورة تشك

. تكمن الشكلة في أننا لا نستطيع الاعتماد صراحة على القاربة من أجل 400الفقاعات

 ضعي تفسيرتقديم 
ً
 من نمط إلا بشرط أن نقرن فقط بلفظة تفسير معنى براغماتيا

ً
فا

قبل سلسلة من القترحات401العنى الذي يقترحه فان فراسين
 
 كـ . فوفق فان فراسين لا ت

م على سؤال "لاذا" إجابة تعتَبَر مقنعة بالتوافق، في إطار  "تفسير" إلا إذا كانت تقدّ 

مجموعة من العتقدات الشتركة من قبل التحاورين ومن التقريبات التي يقبلون بها. وهي 

 تصحّ إلا بالنسبة لهذا الإطار، وليس في الطلق، ككشف عن الأسباب الانتقالية لا 

للظاهرات. وهي يمكن أن تكون بالنتيجة موضع تساؤل بالكامل في إطار آخر حيث لا تعتبر 

 التقريبات النجزة مقبولة. 

                                                           
400 B. d'Espagnat, Réponse à "L'avenir de l'atomisme" de M. Bitbol, in M. Bitbol & S. Laugier (eds.), Physique et 

réalité; un débat avec Bernard d'Espagnat, Frontières-Diderot, 1997. 
 B. Van Fraassen, The scientific image .الرجع السابق 401



237 

ب ولكن حتى مع ذلك لا يتم حل كافة الصعوبات. فحتى مع افتراض أننا قبلنا بالتقري

القترح، فإننا نظل مجبرين على الاستنتاج أن العناصر التي تدخل فيه لا يمكن أن 

ستخدم كعناصر تفسيرية إلا بمعنى واسع بشكل مفرط. وباستثناء مدّ التوافقات 
 
ت

البراغماتية للتفسير إلى ما وراء ما يمكن أن يقبل به معظم أعضاء مجتمع التحاورين، 

سؤال "لاذا توجد صفوف من الفقاعات تحاكي أثر مسار ما؟" فإن الإجابة القترحة على 

تظل إجابة غير مقنعة. لنفترض أننا في الواقع مع برنار دسبانيا لا نعطي معنى آخر 

لكينونات نظرية في اليكانيك الكمومي مثل تابع الوجة إلا معنى أداة رياضية لحساب 

ف يمكننا القول عندها إن البيان بحتة. فكي تنبؤيةالاحتمالات، وبعبارة أخرى أداة 

 الكمومي التقريبي للآثار في حجيرات الفقاعات يقدم 
ً

لها، بل وأكثر من ذلك كيف  تفسيرا

 ينافس التفسير الذي يدخل في حسابه مرور جسيم؟ يمكننا أن ندعم، مع 
ً
يقدم تفسيرا

نون ، فكرة "تفسير احتمالي" يشتمل على إعادة الربط من خلال قاHempel 402هامبل

( مع حدث وقع l'explicandum الإيضاحاحتمالي بين حدث ينتج في موضع زمكاني معين )

 بعيد عن الأول )
ً
 وهو عموما

ً
 إلى أنه l'explanans التفسيرسابقا

ً
(. وقد أشار دسبانيا أيضا

. ومع ذلك، 403كان يفكر بهذا النوع من التفسير في بيانه عن الآثار في حجيرة ذات فقاعات

 اعتبار القيمة الحلية لأداة حساب الاحتمالات فإنه لا ي
ً
)في هذه الحالة هي  نفسهاهم كثيرا

في  Bوسطي. فإذا أصبح حدث  explanans تفسيرالقيمة الحلية لتابع الوجة( كنوع من 

 من خلال التدخل السابق للحدث  PBنقطة 
ً
، فإنه يمكننا PAفي النقطة  Aأكثر احتمالا

ل  Aيشير له هامبل إن الحدث القول وفق العنى الذي 
ّ
ر بطريقة احتمالية تدخ يفسّ 

؛ لكن لا يمكننا التأكيد بأي حال من الأحوال أن التوزّع الكاني وتطور تابع Bالحدث 

. إن العنصر الأكثر Bيفسران بنفسهما تدخل الحدث  PBو  PAالاحتمال بين الوضعين 

                                                           
402 C. Hempel, Eléments d'épistémologie, Armand Collin, 1972, p. 90. 
 .B. d'Espagnat, Réponse à "L'avenir de l'atomisme" de M. Bitbol, in M. Bitbol & S. الرجع السابق 403

Laugier (eds.), Physique et réalité; un débat avec Bernard d'Espagnat 



238 

وجة، لا يمكن أن يعالج بالنتيجة كما كمومية بشكل خاص في هذا البيان، ألا وهو تابع ال

ر بذاته أي ش يء كان؛ ولنكرر القول إنه لا يقوم سوى بتزويدنا بالرابط الذي  لو كان يفسّ 

"تفسيرات" احتمالية لأحداث تالية. وذلك على الرغم  كـ يسمح باعتبار الأحداث السابقة

ثال عندما يتحدث عن من أن التعابير الستخدمة من قبل دسبانيا، كما على سبيل ال

"تفاعل" الجزيئات مع "موجة معينة"، تستدعي بشكل لا يقاوَم علاقة شبه سببية 

والأحداث التي تؤدي إلى تشكل البنى  Ψ بس يمباشرة، من خلال التجاور بين الوجة 

 .404الرصودة في حجيرة فقاعات

 تعددية التمثيلات وحدودها 7 -5

ورها يعود بالأحرى إلى اعتراف باللاأدرية اتجاه بالتالي، فإن وصف توابع الوجة وتط

للظاهرات التجريبية، هذا إلى جانب الاهتمام الحصري  للإنتاج الحليأي تفسير كان 

هذه الظاهرات، أكثر مما يعود إلى مشروع تفسير حقيقي. إن مثل  بينالاحتمالية  بالعلاقة

أن التمثيل الذري على  هذا الحصر للاهتمام لا يؤسف عليه في ش يء إذا ما فكرنا

 
ً
 مقنعا

ً
لإنتاج الظاهرات، يخفق لوحده في تقديم  فيما يبدوالعكس، الذي يقدم تفسيرا

 سبب لعلاقاتها. 

إن قبول اعتبار اليكانيك الكمومي كصورية تنبؤية بحتة يفرض علينا بالتالي أن نحدّ 

رنا بالضرورة على التخلي من الزعم التفسيري للبيانات التي يقدمها بذاته. لكن ذلك لا يجب

عن الطموح العام بتفسير الظاهرات، في إطار نظرية أخرى لا يشكل اليكانيك الكمومي 

سوى الهيكل الاحتمالي لها. إن التفسير التنبؤي لرموز النظرية الكمومية لا يجبر في الواقع 

إن كان يدعو ، ولا بشكل أوسع )حتى و للواقع التجريبيلا على اعتماد ميتافيزياء وضعية 

                                                           
إن هذا النوع من العلاقة الاحتمالي وشبه السببي في آن واحد عبر التواصل بين الوجة الحادثة والجزيئات  404

 Bohr, Kramers et: 0942م القابلة للتحريض يحمل بعض الشبه مع أطروحة بور وكريمرز وسلاتر في عا

Slater, ("The quantum theory of ratiation", Phil. Mag., 47, p. 785-802) ،ر أنه وفق هذه الأطروحة  
ّ
. ولنذك

عتبر ككينونة "افتراضية" صادرة عن كل ذرة وقابلة لأن تثير باحتمال 
 
تحريض  Pفإن موجة كهرطيسية كانت ت

 الذرات الشعة بواسطتها. 



239 

إلى ذلك( على الاقتصار على ملازمة صرفة للإجراءات العملياتية على حساب هدف 

. يمكن لهذا الوقف التراجع أن يشكل على العكس الرحلة الأولية التي لا غنى التمثيل

قترح  ، يمكن أن ي 
ً
عنها للتقييم الصافي للقيود التي يجب أن يحققها كل تفسير أكثر طموحا

قبل، أو التي كان يجب أن تحققها التمثيلات الستخدمة كدليل للبحث في في الست

الاض ي. إن النقد الحقيقي، الذي يظل بإمكان الواقعي توجيهه إلى كل من يمجّد ذرائعية 

أكثر منها عقائدية، ليس بالتالي منع كل تمثيل أو إيقاف الوظيفة الدلالية  منهجية

، ما
ً
أن يتم أخذ القيود التنبؤية بعين الاعتبار، لدرجة  للمرجع، بل ترك الباب مفتوحا

 متلازم للمنظومات الرجعية.  ولتنوعالتمثيلات  تعدديةمعينة من 

ينتقل النقاش ضمن هذه الشروط إلى موضع آخر. فلم يعد الأمر يتعلق باعتماد أو 

تبر رفض عقائدي لتمثيل خاص مثل الذهب الذري، باسم براهين أو تفنيدات تجريبية تع

حاسمة ونهائية. بل يتعلق الأمر بمناقشة الطابع القبول أو غير القبول لتعددية 

 للـ للتمثيلات، أوللنماذج الإرشادية )الساعدة على الكشف(، أو للمنظومات الرجعية أو 

القترنة بها، وذلك بالنظر إلى القيود الفروضة من خلال الحتوى  405"أنطولوجيات"

ر بإيجاز ما التنبؤي للنظريات ا
ّ
لكمومية. ولكن قبل أن نأتي إلى هذه النقطة، علينا أن نذك

هي القيود التي يجب أن ينضوي تحتها أي تمثيل كان للجسم الفترض للنظريات 

 . 406الكمومية، وبالقابل أي خطاب يتعلق بهذا الجسم

ية تستند القيود على التنبؤ وعلى الرجع، أو إذا كنا نفضل على الفاهيم الصور 

 للخاصية ولحامل الخصائص. 

لنبدأ بالتنبؤ. نعلم أنه في الفيزياء الكمومية لا يمكن للنتائج التجريبية بشكل عام أن 

استخدام التجهيزات. تفرض علاقات هايزنبرغ على سبيل الثال  نظامتصبح مستقلة عن 

                                                           
 بالأحرى منه معنى ميتافيزيائي. Quine معنى دلالي وكويني )نسبة إلى كوين وفق 405

ً
 ( بدلا

 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introductionمن أجل مناقشة معمقة أكثر، راجع:  406

philosopique .الفصل الثاني من هذا الكتاب 
ً
 ، الرجع السابق ذكره، وراجع أيضا



241 

ا لم يجر أي أن قيمة لكمية الحركة لا يمكن أن تكون قابلة لإعادة الإنتاج بدقة إلا إذ

قياس للموضع أثناء ذلك. وفي الحالة العاكسة، فإنه لا يمكن إيجاد قيمة كمية الحركة 

إلا مع هامش تشتت إحصائي تتعلق سعته بالتشتت القبول على القياس الوسطي 

للموضع. والحال أننا لو أردنا الارتكاز على نتيجة من أجل إسناد خاصية يملكها جسم 

ياس، وإذا أردنا اعتبار النتيجة كمجرد انعكاس سلبي للخاصية، بشكل مستقل عن الق

فسوف يلزم على الأقل أن نستطيع الاعتماد على درجة كافية من ثبات النتيجة اتجاه 

شروطها الأداتية في الحصول عليها واتجاه التواليات الأداتية التي سبقتها. إن فصل 

ظهر بالحد الأدنى تحديدٍ للظروف التجريبية ونسبه بشكل خاص إلى  جسم، يفترض أن ي 

لامبالاة معينة اتجاه هذه الظروف. فإذا كنا نرغب على الرغم من حساسية النتائج هذه 

للظروف التجريبية ألا نتخلى بالكامل عن الفهوم الوصفي للخاصية وعدم التمسك 

ى إيجاد "مرصود"، فإن مخرجين ينفتحان أمامنا. يشتمل الأول عل للـ بالفهوم التنبؤي 

عملية تسمح بجعل تنبؤ ما مستقل صراحة عن الأطر التجريبية، تنبؤ لا يمكنه مع ذلك 

د بمجموعات تحتية معينة من الأطر  محسوسالاعتماد بشكل  إلا على ثبات محدَّ

الناسبة. لقد قدّمت "النطقيات الكمومية"، غير التوزيعية أو ثلاثية التكافؤ، مثل هذه 

 من تاريخ اليكانيك العمليات. أما الخ
ً
رج الثاني فكان قد أشير له منذ فترة مبكرة جدا

الكمومي. وينطلق الذين يأخذون به من فكرة، أصبحت شائعة منذ تأملات هايزنبرغ وبور 

، وهي أن كل نتيجة ليست الانعكاس الباشر والسلبي للخصائص 0941حوالي عام 

ل غير قابل للتحليل بين الجسم وجهاز الفترضة للجسم، بل الظهور غير الباشر لتفاع

يكفي تدخله الوحيد إلى تغيير الخصائص التي نحاول إثباتها. ثم بعد أن ينتقدوا 

، التجريبي"انهزامية" الباحثين الذين يتمسكون بهذا الاستنتاج من عدم قابلية التحليل 

ن الجسم صيرورة التفاعل بي بواسطة الفكرفإنهم يؤكدون أن لا ش يء يمنع أن نحلل 

والأداة. إن الحصلة النطقية لهذا التصور ليست سوى النظريات ذات التحولات 

التجريبية" الفترضة،  -الخفية، أي النظريات التي تحاول تقديم وصف للخصائص "عبر 



241 

هذا مع الربط مع التنبؤات التجريبية للميكانيك الكمومي. غير أن هذا الربط يفرض 

 
ً
على النظريات ذات التغيرات الخفية. والقيد الرئيس ي بين هذه بالطبع هو نفسه قيودا

القيود هو التالي: تتأثر الخصائص التحتية الكامنة الفترضة فيما بينها بشكل آني عن 

 لبرهنة بل 
ً
 بلاموضعية، فإن النظريات ذات التغيرات الخفية ترتبط Bellبعد؛ ووفقا

ناه، هو السياقية، أي التأثير المارَس على كل هذه التغيرات. وثمة قيد آخر، سبق أن ذكر 

 تحديد بواسطة السياقات التجريبية أو الطبيعية لاكتشافه. 

، فإن الإسناد أو الإرجاع إلى ش يء ما هو J. Searleلنأت  الآن إلى الرجعية. وفق سيرل 

 لكريبكه407التعهد بإعادة تحديده
ً
مية( فإن استخدام الفهوم )التس S. Kripke 408. ووفقا

يعني القدرة على ربط الش يء السمى بفعل تكريس بدئي. وفي كافة الأحوال، فإن الإسناد 

يفترض الإمكانية الفعلية أو النظرية لإقامة رابط استمرارية زمنية بين تعيين حاضر 

وتحديدٍ ماضٍ أو مستقبلي. وبشكل أخص، فإن الإسناد إلى جسم مموضَع من نمط 

مكانية تتبع مستقبل صيرورته عبر مسار مستمر. والحال أنه كما "الجسم الادي" يفترض إ

بقوة، فإن هذه الإمكانية تنقصنا في نظام الظاهرات  409أشار إلى ذلك شرودنغر

 التتبع التجريبي بشكل مستمر لسار 
ً
الكمومية. إن علاقات هايزنبرغ تستبعد عموما

ص إلى القواعد  جسيمي. ومن جهة أخرى، فإن قواعد تعداد الأجسام لا يمكن
ّ
أن تتقل

التي وضعها ماكسويل وبولتزمان من أجل جسيمات فردية وقابلة لإعادة التحديد، وهو 

 للوضع الجديد. وضمن هذه الشروط، إذا لم 
ً
مؤشر غير مباشر وخفي إنما صادم جدا

نكن نريد التخلي الكامل ببساطة عن القيام بالإسناد إلى جسم في تجارب الفيزياء 

 فيبقى أمامنا ثلاثة حلول رئيسية: الكمومية،

                                                           
407 J. Searle, Speech acts, Cambridge University Press, 1969. 
408 S. Kripke, Naming and necessity, Basil Blackwell, 1980. 
409 E. Schrodinger, Physique quantique et représentation du monde الرجع السابق؛ ،E. Schrodinger, 

The interpretation of quantum mechanics, edited and with introduction by M. Bitbol, Ox Bow Press, 

1995 . 



242 

الحد من استخدام فعل الإسناد إلى الوضعيات التجريبية الخاصة حيث تظل  - 0

 بالنسبة لتقريب جيد )وهو ما يعود 
ً
إعادة تعيين الجسيمات عبر الاستمرارية ممكنة آنيا

 ،410لاعتماد الوقف البراغماتي للفيزيائيين التجريبيين(

ستمرارية السارات الجسيمية إلا ضمن نوع من الرؤية عدم الحفاظ على ا - 4

 موقف أنصار النظرية ذات 
ً
الذهنية، وهي من حيث البدأ غير قابلة للتجريب )وهو تقريبا

 التغيرات الخفية لبوم(، 

اختيار جسم أو أجسام غير مكانية لا ترتكز إعادة تعيينها على استمرارية مسار ما  - 3

درك بالعنى الواسع )وهو الخيار الذي اختاره شرودنغر، وهو  شكلبل على استمرارية  م 

 منه(. 
ً
 الخيار الذي يبدو أن الباحثين العاصرين مثل دسبانيا قريبون جدا

ً
 أيضا

 : رؤية ذرية تتأرجح في الكلية1552دايفيد بوم  8 -5

ز للنظ ريات رأينا عند تحليل القيود الرئيسية التي يفرضها الحتوى التنبؤي العزَّ

 من النماذج التي 
ً
 كاملا

ً
بقي )بين خيارات أخرى مقبولة( صفا

 
الكمومية، أن هذه القيود ت

شرك كثرة من الأجسام الواقعة في الكان، النتقلة على امتداد مسار مستمر، 
 
ل وت دخ 

 
ت

والالكة لتحديدات خاصة بها. والنموذج البدئي لهذه القيود هو النظرية ذات التغيرات 

، ووصفها هو نفسه بأنها "تفسير أنطولوجي للميكانيك 0964التي صاغها بوم عام  الخفية

 وبجدية حول مسائل تفسير 
ً
الكمومي". ولا ينفي ذلك معظم الباحثين الذين تفكروا مليا

 
ً
اليكانيك الكمومي. بل إنهم يدعمون حتى، ضد بعض اليول لاستبعاد سريع جدا

الصورية الكمومية هي صورية حيادية بشكل لأطروحات من نوع أطروحة بوم، أن "

". ولكن ما أن يتم اعتماد هذا الوقف 411أساس ي فيما يتعلق بمسألة التغيرات الخفية

                                                           
هذا بشكل خاص التبرير الذي يمكننا تقديمه لعبارات مثل "رؤية الذرة بواسطة مجهر ذي أثر نفقي"، أو  410

 "دراسة ذرة معزولة في تجويف"، إلخ. 
411 B. d'Espagnat, Le réel voilé ،تصحيح: ")طالا  . والجملة الستشهد بها ناجمة عن14، ص. الرجع السابق

أن فرضية الاكتمال لم تتحقق(". أي أن صورية اليكانيك الكمومي ليست حيادية فيما يتعلق بمسألة 



243 

البدئي، فإنهم لا يفشلون في تعداد البواعث والدوافع فوق النظرية وفوق التجريبية التي، 

 خفية. النظريات ذات التغيرات الوفق هؤلاء، تكافح من أجل استبعاد 

الدافع الأول هو أن النظريات ذات التغيرات الخفية هي نظريات "ميتافيزيائية"، 

بالعنى الأكثر جسارة ومغامرة للمصطلح. إن البنى الوصفية التي تطعّمها على الصورية 

التنبؤية للميكانيك الكمومي تكون في الواقع بحيث أنها تتضمن في ذاتها عدم قابلية 

 غير الوصول للتجريب. 
ً
وحتى إذا كانت القيمة اللحظية للمتغيرات نفسها ليست فعلا

قابلة للوصول )على عكس ما توحي به عبارة "التغيرات الخفية"(، فإن التابعة نقطة 

ستبعَد بشكل رئيس ي بواسطة السياقية . وإن استخدام تأثيرات 412نقطة لسار "مستقل" ي 

 عن ب
ً
 من خلال عدم إمكانية غير محلية من أجل نقل العلومات آنيا

ً
عد يصبح مستحيلا

( على الشروط البدئية. تصبح هذه النظريات بالتالي "عقيمة
ً
"، 413السيطرة )البدئية أيضا

 .414طالا أنها لا تفض ي إلى أي تنبؤ إضافي بالنسبة للميكانيك الكمومي العياري 

ستحضَر ضد النظريات ذات التغيرات الخفية فهو نتيجة  أما الدافع الثاني الذي ي 

للدافع الأول. فكثرة وتعددية هذه النظريات والتمثيلات القترنة بها، على الرغم من أنه لا 

يوجد بعد أي معيار تجريبي يسمح بالفصل فيما بينها، تبدو أنها لا تحظى بأية فرصة 

 من واحدة 
ً
للاختزال وليصغر عددها في الستقبل. فأي سبب لدينا للأخذ بواحدة منها بدلا

                                                                                                                                                    

 لـ "ما هو موجود" )الأمر الذي يستبعد 
ً
 كاملا

ً
التغيرات الخفية إلا بشرط أن نرى في هذه الصورية ليس وصفا

 يحمل ثغرات. بالتأكيد كل إضافة وصفية(، بل فقط أداة تنبؤية أو و 
ً
 صفا

الذي يدل على نظرية في اللسانيات، ووفقها يكون  contextualismeيطبق بيتبول هنا مصطلح السياقية  412

 مباشرة بسياق هذه الكلمة في الجملة. )الترجم(
ً
 معنى لفظة ما مرتبطا

 . 314السابق، ص.  الرجع 413
ل كل من بوم وهيلي نفسهما أن "نظريتهما" لم تكن في 414 الواقع سوى "تفسير" للميكانيك الكمومي، بمعنى  قب 

 بين اليكانيك 
ً
أنها لا تعطي أي تنبؤ منفصل عن هذه الأخيرة. أما النقاش حول موضوع إمكانية التمييز تجريبيا

: فكافة الؤتمرات حول أسس الفيزياء الكمومية التي 
ً
الكمومي العياري ونظرية بوم فيبقى مع ذلك مفتوحا

السنوات الثماني الأخيرة كانت تتضمن على الأقل اقتراح "تجربة حاسمة" تزعم أنها تسمح  حضرتها خلال

 بحسم السألة بين النظريتين. 



244 

 -أخرى كتمثيل وفيّ للطبيعة، ضمن هذه الشروط؟ وكيف نزوغ من مشكلة  ما تحت 

تحديدية النظريات إذا كان ما يشكل رابط هذه الأخيرة غياب معيار القرار ليس فقط 

؟ 
ً
 الحاضر بل والستقبلي أيضا

الدافع الثالث هو أنه يمكن التخلي عن هذه الطروحات دون محتوى تجريبي خاص 

ر من التخلي عن وسائل موجودة أقل جسارة بالإضافة إلى إنقاذ تصوّر واقعي بسهولة أكب

. وهذه الوسيلة هي الواقعية البنيوية التي دافع عنها باحثون مثل 415للنظريات الكمومية

ف للواقعية، سبق وناقشناه في M. Redhead 416دسبانيا وريدهيد . إنها شكل مخفَّ

زيائية لا تقدّم أي وصف مفصّل للصيرورات الفصل الثالث، ووفقه فإن النظرية الفي

 للبنى القانونية الكبرى للواقع. 
ً
 الحقيقية، بل فقط انعكاسا

 بعيب في النظرية ذات التغيرات 
ً
يعود الدافع الرابع إلى التنديد بشكل أكثر تحديدا

( Lakatos 417الخفية لديفيد بوم: أي السمة "التراجعية" )بالعنى الذي يقصده لاكاتوس

رنامج البحث الرتبط به. يلاحظ دسبانيا في هذا الصدد أن برنامج بوم عانى من لب

انعطاف كبير هذه الأيام الأخيرة. فقد كان أنصاره مجبرين على التخلي عن فكرة أن 

الجسيمات وخصائصها هي عبارة عن نموذج كوني من "الكينونات": فقد تم حصرها 

ص وتحدّد التمثيل ال ل ككينونات وتوجيهها لكي تخصّ  دخ 
 
جسيمي بالفرميونات، ولكي ت

جديدة كثافات الحقول البوزونية. وهكذا، فإن الذين يدافعون عن برنامج بوم يعطون 

                                                           
 من قبل كل من ريدهيد وتيلر:  415

ً
 Redhead et Teller ("Particleتم استخدام محاكمة منطقية من هذا النمط حديثا

labels and the theory of indistinguishable particles in quantum maechanics", Brit. J. Phil. Sci., 43, p. 201-218, 

، فكما يقول هذان الؤلفان: "طالا لا يوجد صورية بديلة تصف الظاهرات على الأقل (1992
ً
، وذلك في إطار مشابه جدا

، التي بالقدر نفسه من الجودة وتكون خالية من العيوب"، سيكون علينا أن نقبل باستخدام ال
ً
طريقة، الصطنعة جدا

تشتمل على تسمية الجسيمات، ومعالجتها كأجسام فردية، ثم على إخفاء في نهاية الطاف النتائج التنبؤية لتسمية 

ولفردانية الجسيمات. ولكن بما أنه يوجد مثل هذه الصورية البديلة، أي صورية النظرية الكمومية للحقول، فليس ثمة 

 للجسيم  أي سبب لعدم اعتمادها
ً
في محل وموضع الصورية التي تشتمل على ترجمة شكلية للمفهوم الفارغ تجريبيا

 الفردي. 
416 M. Redhead, From physics to metaphysics, Cambridge University Press, 1995. 
 B. d'Espagnat, Le réel voilé . 499، ص. الرجع السابق 417



245 

 للظروف، وتجزئته )تمثيل للفرميونات وآخر 
ً
الانطباع بتغيير تمثيلهم للعالم وفقا

 بالأحرى 
ً
من توقعها وسبق  للبوزونات( واللهاث خلف العلومات التجريبية الجديدة بدلا

 الأخرين إليها. 

 0964وبالإجمال، فإن موقف الباحثين الذين ينتقدون النظرية التي اقترحها بوم عام 

 الوقف الذي وصفه لاكاتوس 
ً
: "]...[ إننا لا نلغي نظرية ]...[ Lakatosيشبه كثيرا

، على ال
ً
نحو الذي ميتافيزيائية إذا كانت تدخل في صراع مع نظرية علمية مثبتة جيدا

البسيطة. إنما نلغيها إذا أدت إلى انزلاق تقهقري على الدى البعيد  418التفنيديةتقترحه 

 ". 419وإذا كان هناك ميتافيزياء منافسة أفضل لتحل محلها

 دافع خامس وأخير لرفض النظريات ذات التغيرات الخفية. وربما 
ً
ولكن هناك أيضا

كز على نتيجة نقد ذاتي هو في جزء منه غير كان هذا الدافع هو الأكثر أهمية لأنه يرت

لا تتوصل في الواقع، مدفوعة  0964مقصود لأنصار هذه النظريات. إن نظرية بوم عام 

إلى أقص ى نتائجها، حتى إلى احترام فكر برنامجها الخاص، وهو فكر ذري في أصوله 

 العالم كمجموعة من الجسيمات 
ً
النفصلة وبدايته. فهي بالدرجة الأولى تمثل فعلا

والزودة بخصائص؛ غير أن اللاموضعية والسياقية تقودان إلى اختفاء مجمل نتائج هذا 

الفصل بواسطة الفكر. وقد أمكن البرهان منذ فترة قريبة )من خلال تحليل تجارب 

                                                           
منتصف القرن العشرين، واعتمد في معظم العلوم الحالية. ووفق  كارل بوبر في التفنيديةأدخل مصطلح  418

هذا الفهوم، يمكن طرح وإعداد نظرية ما دون قيود عليها. ولكن ما أن نحصل على هذه النظرية، فإنه يصبح 

دما من اللازم اختبار توافقها مع الطبيعة والواقع من خلال الرصد التجريبي والبرهان في النهاية أنها خاطئة. عن

( طيرا ليس أبيض اللون لكي نثبت خطأ مثل هذه 
ً
نقول مثلا إن الطيور كلها بيضاء، فإنه يكفي أن نجد )تجريبيا

تجريبي  تفنيدشتمل بالتالي على إثبات أن نظرية ما غير صحيحة عن طريق ت" التفنيديةالنظرية. إن منهجية "

)على عكس الاستنتاجية التي يبنى  تفنيداتز على . فالعلم يتقدم عن طريق الارتكامفندةأي وضع صيغة نظرية 

 العلم وفقها على نجاحات متتالية(. )الترجم(
419 I. Lakatos, The methodology of scientific research programmes, Cambridge University Press, 

1978, p. 42. 



246 

( أن الجسيمات التي تصوّرها بوم لم تكن 420تداخل النوترونات التي سبق أن ذكرناها

الكان الذي توجد فيه. وبتجريدها من ثوب خصائصها، فإنه  تحمل خصائصها إلى نقطة

عرّاة". علاوة bare particularsيتم إرجاعها إلى صف "
 
"، أي إلى صف "الأجسام الفردية ال

 
ً
على ذلك فقد استنتجنا أنه يمكن أن يحصل أن وجود جسيم لا يكون حتى ليس ضروريا

 
ً
. يتعلق الأمر هنا بظاهرة تسمى لكي يستجيب كاشف له كما لو كان قد تلقى واحدا

"fooled detectors أي ظاهرة "الكواشف الخدوعة". وبالنتيجة، في العمق، تحت "

الطبقة السطحية للمفردات الذرية التبقية، أظهرت القاربة القترحة من قبل بوم عام 

كمومي. أزمة النظرية الذرية بقدر ما أظهرت أزمة النسخ العيارية للميكانيك ال 0964

. 421انتهى الأمر ببوم وبعدد من أنصار نظريته بقبول ذلك وباستخلاص دروس جذرية

 في حجرة للفقاعات هو فقط 
ً
 لبوم في السبعينيات والثمانينيات، فإن أثرا

ً
وهكذا، وفقا

"]...[ جانب من ]صيرورة شاملة تحتية[ تظهر في الإدراك الباشر ]...[. ووصف هذا الأثر 

يعود إلى القبول، بالإضافة إلى ذلك، بأن النظام الأساس ي للحركة التعلق « جسيم» لـ كأثر 

". إن الطرح 422بالجسم مشابه للنظام الأساس ي الذي يظهر في الجانب الدرك مباشرة

الجوهري الجديد لبوم هو أنه، تحت النظام الصريح والظاهر للحركات ذات الظهر 

لازمكاني. وبالتالي فإنه لا يجب بعد ذلك الجسيمي في الزمكان، هناك نظام ضمني كلي و 

اعتبار "الجسيمات" الزعومة، كما كتب، كجسيمات مستقلة وموجودة بشكل منفصل؛ 

 بإعطاء معنى 
ً
إن خطابنا بمصطلحات الجسيمات هو طريقة لتضليل أنفسنا أنطولوجيا

أة النشورة ابتداء من النظام الضمني. يش : أساس ي للظهورات الزمكانية الجزَّ
ً
دّد بوم قائلا

نجذب بواسطتها الانتباه إلى جانب  تسميةسوى  لا يجب أن تعتبَر« إلكترون»"إن لفظة 

                                                           
420 H.R. Brown, C. Dewdney & G. Horton, "Bohm particles and their detection in the light of neutron 

interferometry" الرجع السابق، في . 
 . 323، ص. الرجع السابق، B. d'Espagnat, Le réel voiléمن أجل تعليق حول هذه النقطة، راجع  421
422 D. Bohm, Wholeness and the implicate order, Ark Paperbacks, 1983, p. 155. 



247 

معين من الحركة الكلية؛ جانب لا يمكن مناقشته إلا إذا أخذنا بعين الاعتبار مجمل 

الوضع التجريبي، والذي لا يمكن تعيينه بمصطلحات الأجسام المَوضَعَة النتقلة بشكل 

، الذي يقال في الفيزياء «الجسيمات»في الكان. وبالطبع، فإن كل نوع من  مستقل

ن أولي للمادة، يجب أن يناقش وفق الفكر نفسه )بحيث أن هذه  الحديثة إنه مكوّ 

 ". 423لا تعود معتبرة كجسيمات مستقلة وموجودة بشكل منفصل(« الجسيمات»

 قيم الذهب الذري  5. 5

لنظرية الكمومية للحقول والنقد الداخلي بقدر ما هو لكي نلخص ما سبق، فإن بنية ا

خارجي للنظريات ذات التغيرات الخفية يضعان التمثيلات الذرية في وضع لا يمكننا ألا 

. لكن هل يبرّر ذلك أن نمض ي حتى القول، مثل برنار دسبانيا، إن 
ً
نصفها بالحساس جدا

 multitudinisme 424ن "التعدديةالفيزياء الكمومية النسبوية "تنافس ]...[ لتقدير" أ

 التي يطرحها دسبانيا: "هل 425خاطئة
ً
"؟ هل يمكننا القبول بأن السألة القوية جدا

 لها في الحجج 
ً
صحيح أن الكائن مبعثر بين تعددية من العناصر الأولية؟"، تجد جوابا

السابقة؟ هل التمثيل الذري هو تمثيل صحيح أم خاطئ؟ وبشكل أعمّ، هل يمكن لخيار 

 أنطولوجي أن يتّخذ قيمة حقيقة؟

 يعود الفضل فيه لكارناب
ً
 جدا

ً
 معروفا

ً
 ضدّ  426إن تحليلا

ً
وويتغنشتاين يندرج خطأ

ة شبكة قراءة أنطولوجية مع قضية واقعية من المكن وصفها بالصحيحة أو 
َ
ل
َ
مماث

س بالخاطئة. إن الإطار الأنطولوجي يشكل الخلفية الضرورية للقضايا الواقعية؛ لكنه لي

هو نفسه قضية واقعية. إن القبول بإطار أنطولوجي هو بالنتيجة، كما يقول كارناب، 

                                                           
 . الرجع السابق 423
التعددية هي وفق برنار دسبانيا رؤية يتكون العالم وفقها من عناصر بسيطة تتفاعل فيما بينها بواسطة  424

 قوى تتناقص مع ازدياد السافة بينها. )الترجم(
  B. d'Espagnat, Le réel voilé  .335، ص. الرجع السابق 425
426 R. Carnap, Meaning and cecessity, 2nd edition, The University of Chicago Press, 1956, p. 205, 

trad. fr. Signification et nécessité, P.U.F., 1997. 



248 

مسألة تطبيقية بالأحرى منه مسألة نظرية؛ إنه مسألة نفعية أو فعالية وليس مسألة 

 مع التوجه الذي تمت الإشارة إليه منذ بداية هذا 
ً
مصداقية. ويتوافق هذا التوجه تماما

ثل تلك القرونة بالنظرية الذرية لا تعود إلى تصنيفات الوجود أو الفصل: إن أنطولوجيا م

عدم الوجود، بل بالأحرى إلى الكفاءة أو عدم الكفاءة بما هي شبكة قراءة سابقة ودليل 

 من أجل البحث التجريبي. 

، سوف أضيف أن القرار التعلق باستخدام إطار 427باتباع طريق افتتحه بوتنام

 أنطولوجي يتضمن 
ً

بقدر ما يتضمن من الوقائع؛ وقائع ليست بالإضافة إلى ذلك هي  قيما

نفسها منفصلة بالكامل عن قيم مجتمع الباحثين الذين يقبلون بها كما هي. وفي حال 

رفض التعددية الذرية واعتماد تنوع من الأنطولوجيا الأحادية كتلك التي لدى دسبانيا، أو 

وجيا النظام النطوي الكلي(، فإن هذه القيم شرودنغر أو بوم في الرحلة الأخيرة )أنطول

تصبح سهلة التحديد والطابقة: يتعلق الأمر هنا بمتطلبات التجانس والبساطة ووحدة 

الخطط التصوري، كما وبإرادة أن نأخذ بجدية تامة بنية النظريات الفيزيائية التنبؤية 

دَة التي نقرن ببعض رموزها )كما على سبيل الثال مت
َّ
جه الحالة الشامل في فضاء الؤك

 الستخدم في النظرية الكمومية للحقول وفي التكميم الثاني(  Fockفوك 
ً

  تابعا
ً
وصفيا

 في القبول بهذه التطلبات وتأييدها، ولدي ميل بالتالي 
ً
 لا أمانع أبدا

ً
. وأنا شخصيا

ً
ومرجعيا

 وكلياني
ً
ة، هي في الوقت الحاضر إلى اعتبار أن رؤية للعالم غير ذرية، رؤية أحادية بنيويا

م للذين يحاولون الحفاظ على موقف واقعي في الفيزياء.  قدَّ
 
أحد أفضل الخيارات التي ت

ويبدو لي ببساطة، على خلاف الواقعيين الأصيلين، أن الاتجاهية الرجعية التضمنة بهذا 

ناد الرجعي الوقف الواقعي لا يجب النظر إليها كبديل للسببية التجاوزية بين ما تم الإس

. فهي لا يجب أن تكون كذلك لا من وجهة نظر بسيطة وساذجة، 428له وبين الظاهرات

                                                           
427 H. Putnam, Realism with a human face, Harvard University Press, 1990, trad. fr. Le réalisme à 

visage human, Seuil, 1993. 
، ، الرجع السابقB. d'Espagnat, Le réel voiléالوسعة"، راجع حول هذا الوضوع في السببية التجاوزية أو " 428

 القطع 350ص. 
ً
 من هذا الكتاب.  3ـ  3. وراجع أيضا



249 

 على نظرية العرفة هو اعتبار فائض وغير مجدي، ولا 
ً
يكون كل اعتبار بالنسبة لها مستندا

من وجهة نظر فلسفية انعكاسية يعمل فعل الإسناد الرجعي بالنسبة لها كهدف ناظم 

 تثبيت معايير من أجل لزوم النشاط التجريبي. بسيط يساهم في 

ولكن إذا اعتمدنا في الوقت الحاضر الهدف الإسنادي أو الرؤية الرجعية الأحادية 

 )مع أو بدون معنى تجاوزي مقترن بها( الذي اقترحه شرودنغر ودسبانيا وبوم 
ً
بنيويا

باسم عدد معين من الأخير، فلا بد من الوقوف على حقيقة أنها لم تعتمد بالضبط إلا 

الشتركة. وهكذا يمكن لنظومات قيم أخرى أن تسهّل وتقدم لرؤى وأهداف  القيم

إسنادية جديدة. علينا بالتالي أن نعرف كيف نتعرّف على القيم الختلفة التي تقود بعض 

 بالأحرى من استبعادها بالإجمال 
ً
الباحثين إلى تعزيز رؤى إسنادية مختلفة، بدلا

 ني لقيمنا الخاصة. باستدعاء ضم

 0964ومرة أخرى تفيدنا النظرية ذات التغيرات الخفية التي صاغها بوم في عام 

 كمثال على ذلك. 

ما هي القيم التي تقود الباحثين الذين ينتمون إليها، والذين بتجنبهم اتباع بوم في 

اغها عام أقص ى ما توصل له من أحادية يستمرون في أن يروا في نظريته الأصلية التي ص

نقطة ارتكاز ذات مصداقية من أجل تمثيل ذري؟ ما هي القيم التي تقودهم إلى  0964

"، أي الكينونات الفردية bare particluarsالقبول بمفاهيم غريبة وشاذة بمقدار مفهوم "

 مفهوم
ً
"، أي الكواشف التي تنطلق fooled detectors" الـ الجردة من خصائصها، أو أيضا

في حين أننا نعتبر بشكل طبيعي الاطلاق النقطي والفردي لثل هذه  دون جسيمات

"دليل" على وجود الجسيمات؟ فلن ندهش بالتالي، بعد التحليلات السابقة،  كـ الكواشف

من أن القيمة الرئيسية بين هذه القيم، القيمة التي تسيطر على كافة القيم الأخرى والتي 

مع النظريات الفيزيائية  الاستمرارية التاريخية تفرض التخلي عن بعضها، هي هنا مطلب

الكلاسيكية لا بل ومع الوقف الطبيعي. لقد عبّر عن هذا التوجّه بكثير من الوضوح كل 

نفسهما، عندما نصبا من نفسيهما محاميين مدافعين عن النسخة  Hileyمن بوم وهيلي 



251 

ن اليكانيك الكمومي يشتمل الأولية من نظرية بوم، حيث كتبا: "من الأساس ي أن نبيّن، أ

 كما في القاربة العادية، بل الذي يتبع مثل 
ً
 مسبقا

ً
على مستوى كلاسيكي ليس مفترضا

". في القاربة العادية، التي يتحدث عنها كل من 429إمكانية داخل النظرية الكمومية نفسها

 بوم وهيلي، فإن النمط الكلاسيكي للوصف 
ً

يأخذ  في الواقع من أجل أن مفترض مسبقا

بعين الاعتبار الجوانب الظاهرة لعمل التجهيزات، وليفسّر بمصطلحات القياس لبعض 

التغيرات الأحداث الجهارية التي تفي كحجة للصورية الاحتمالية للميكانيك الكمومي. 

وبالثل، فإن التنبؤات الكمية للفيزياء الكلاسيكية تعتبر كتقريبات على الستوى الكبير 

ومية. يسمح ذلك بوضع رابط مزدوج ضعيف، إنما كاف طالا كنا نلتزم للنظريات الكم

بموقف ذرائعي منهجي، بين الفيزياء الكمومية والفيزياء الكلاسيكية. وعلى النقيض من 

 العملياتي والكميذلك، كان طموح نظرية بوم أن تمض ي إلى ما وراء هذا التوافق 

. ولكي تتوصل إلى للمفاهيم والتمثيلاتالبسيط، والحفاظ على علاقة عبر الاستمرارية 

ذلك كان عليها أن توافق على كمية من التجهيزات التي، من وجهة نظر قيم التجانس 

والبساطة والأحادية أو التفرد، تبدو كما الكثير من حالات التخلي. التخلي عن شمولية 

 على الستوى التباين الشترك النسبي، بداية، طالا أن هذا الأخير، الذي يصح دائم
ً
ا

الإحصائي، لا ينطبق من بعد على الصيرورات الفردية. وهو من جهة أخرى تخلٍ عن 

الوحدة الصورية / الشكلية للنظريات الكمومية، طالا أن بوم وهيلي يتمسكان كما سبق 

من الصوريات والتمثيلات  اثنينمن الكينونات ويطوران نوعين  اثنينوأشرنا بنوعين 

، الختلفة تمام
ً
 بالنسبة للفرميونات والأخرى بالنسبة للبوزونات.  إحداهماا

إن تحليل محرضات هذا التخلي الثاني تفيدنا بشكل خاص. إن النظرية الكمومية 

مة من تحريض وسط مهتز، هي نظرية قابلة  للحقول، مع مفهومها الميز للسوية الكمَّ

وذلك مقابل تناوب جبري في حدّه  للتطبيق على الفرميونات وعلى البوزونات بالقدر نفسه

الأدنى: استبدال علاقات الإبدال )بالنسبة للبوزونات( بعلاقات اللاإبدال )بالنسبة 

                                                           
429 D. Bohm & B. Hiley, The undivided universe, Routledge, 1993, p. 160. 



251 

للفرميونات(. إن اختلافات السلوك بين الفرميونات والبوزونات، التي تجعل من الشائع 

لة للمادة" والثانية كـ اعتبار الأولى  
ّ
  كـ "عناصر مشك

 
حَلّ على هذا النحو "وسطاء تفاعل"، ت

ع؛ والشعور الذي يتقاسمه الفيزيائيون على نطاق واسع هو أن  ضمن مخطط جبري موسَّ

 من خلال عمليات هذه الإخ
ً
التناظر تلافات يمكن أن تحَلّ بطريقة أكثر جذرية أيضا

، القابلة لتحويل الفرميونات إلى بوزونات )أو بالعكس( ولإقامة صلة مطلوبة يتم الفائق

ث عنها بين فضاءات درجات الحرية "الداخلية" للحقول الكمومية وزمكان البح

. تضمن بالتالي النظرية الكمومية للحقول سوية مميزة من الوحدة 430مينكوفسكي العام

 .
ً
 أيضا

ً
 الصورية، وتميل )عبر مفهوم التناظر الفائق( باتجاه سوية وحدة أكثر ارتفاعا

، بوم وهيلي يعرفان ذلك. وهما يبينان 
ً
إضافة إلى ذلك كيف أنه من المكن تماما

كافة  تفسيربالنسبة لحالة البوزونات،  وحيدةباعتماد كثافات الحقل ككينونات 

الظاهرات التقطعة العتبَرَة عادة كآثار جسيمية دون أي تدخل على الإطلاق لأي جسيم 

ني للطاقة التي كانت قد كان. إن التفسير الطروح يلجأ إلى صيرورات غير خطية من التركيز الآ

تبعثرت سابقا في الحقل، في لحظة تفاعلها مع ماصّ. وهو تفسير يستعيد في إطار مختلف 

كبديل ممكن لفرضية الفوتونات، ثم تخلى عنها  0919فكرة كان قد ذكرها أينشتين عام 

 بسبب حجة لامعقوليتها: وهي فكرة اللجوء، من أجل تفسير صيرورات 
ً
لى ، إالامتصاصفورا

إعادة تركيز للطاقة الوجية التي تكون النظيرة الزمنية لتشتت الطاقة الوجية اللاحظ أثناء 

. ويخلص بوم وهيلي إلى أن التوزع من النمط الوجي لكينونات الحقل 431الإصدارصيرورة 

. إن تأكيد دسبانيا الذي وفقه لا تثبت 432هو ما يحدد الظهورات من النمط الجسيمي

 فيما يتعلق بوجود جسيمات هو بالتالي بالنظر إلى الاض ي تأكيد الظاهر الجسي
ً
مية شيئا

                                                           
430 G. Cohen-Tannoudji et M. Spiro, La matière espace-temps, Folio-Gallimard, 1990, p. 341. 
431 A. Einstein, "L'évolution de nos conceptions sur la nature et la constitution du rayonnement" 

(1909), in A. Einstein, Œuvres I, Quanta, Seuil, 1989 :
ً
 L. Soler, Emergence d'un nouvel. وانظر أيضا

objet symbolique: le photon, Thèse de l'université Paris-I, décembre 1997.  
 D. Bohm & B. Hiley, The undivided universe . 430، ص. الرجع السابق 432



252 

م في إطار نظرية  قدَّ  يمكن أن ي 
ً
 تاما

ً
 بديلا

ً
ر، وبالعنى الأكثر قوة، طالا أن تفسيرا قابلة مبرَّ

 
ً

 لكثافات الحقل.  للتفسير أنطولوجيا

 هو التالي: طالا أن كافة الآث
ً
 جسيمية إن السؤال الذي نطرحه حاليا

ً
ار الزعومة آثارا

للبوزونات يمكن أن تؤخذ بعين الاعتبار في نظرية للحقول، لاذا لا نوسع هذا النوع من 

النظرية إلى مجمل الظاهرات، بما فيها الفرميونية والبوزونية على حد سواء؟ ولاذا لا نلجأ 

ملة للنظرية الكمومية إلى الاستفادة من الوحدة الصورية ومن مشاريع الوحدة البنيوية الكا

للحقول، لكي نعمم تفسير الانقطاعات الظاهرة عبر صيرورة تركيز محلي آني لطاقة حقل 

؟ قدّم بوم عدة أنواع من الأجابات على هذا السؤال، لكن أوضحها نجده 
ً
ر أنطولوجيا مفسَّ

رميونات : "إذا اعتبرنا الف0961تعود إلى عام  Kaloyerouفي مقالة لبوم وهيلي وكالوييرو 

ليس لها حدّ كلاسيكي  anti-commutationكحقول، فإنها ستخضع لعلاقات لا إبدالية 

 علاقة ". بعبارة أخرى، فإن نظرية محتملة للحقول الفرميونية ستكون محرومة من433]...[

الاستمرارية القوية مع الفيزياء الكلاسيكية العتمدة كقيمة سائدة من قبل معظم أنصار 

والوسعة بإدخال كينونات الحقل(. فهم يرفضون  0964نسختها لعام  نظرية بوم )في

بسبب ذلك الأخذ الأنيق بعين الاعتبار لصيرورات "خلق" و"إفناء" الفرميونات التي تقدمها 

النظرية الكمومية للحقول، لكنهم لم يتخلوا مع ذلك عن إعداد نظرية كمومية نسبوية 

 
ً
، ولهذا فقد كان لا بد لهم من تجديد تمثيل للفرميونات قابلة للتفسير أنطولوجيا

ليتناسب مع الذائقة العاصرة وكان قد تم نسيانه إلى حد ما وهو تمثيل يعود إلى ديراك: 

إنه بحر من جسيمات الطاقة السلبية، وفيه يؤدي انتقال جسيم، إلى سوية طاقة 

أحد الأسباب إيجابية، إلى ترك ثقب مكانه يوصف بالجسيم الضاد. ورغم ذلك، فإن 

هو أنه غير قابل  434الرئيسية الذي تم من أجله استبعاد هذا النموذج وفق واينبرغ

للتطبيق على البوزونات في حين أن النموذج النافس للنظرية الكمومية للحقول هو من 
                                                           

433 D. Bohm, B.J. Hiley & P.N. Kaloyerou, "An ontological basis for quantum theory", Physics Reports, 

144, p. 321-375, 1987. 
434 S. Weinberg, The quantum theory of fields I, Cambridge University Press, 1995, p. 14. 



253 

جهته نموذج كوني شامل. ولكن كما سبق ورأينا، فإن أنصار نظرية بوم جاهزون للتخلي 

 الصوري لصالح قيمة استمرارية تاريخية.  عن قيمة التوحيد

بالاعتماد على هذا النوع من التحليل الأخلاقي لنظرية بوم، فمن المكن التخفيف 

من الخشية التي يبديها الؤلفون الذين ينتقدونها بسبب إمكانية تضاعف غير محددة 

يح، فإن هذه لكينونات النظريات ذات التغيرات الخفية. فعندما يتم تطويرها بشكل صح

النظريات لا تشبه لذلك منظومة العالم البطلميوس ي، مع أفلاك مداراتها التي كانت تزاد 

كلما كان هناك حاجة لإضافتها. فهي لا تتطلب سوى نوعين اثنين من الكينونات: 

الكينونات الذرية أو الجسيمية وكينونات الحقول، أي بالضبط الكينونات النمطية التي 

ظريات الكلاسيكية التي تهدف إلى الترابط معها من خلال عملية إسقاط نجدها في الن

تاريخي. إن قائمة كينونات الفيزياء الكلاسيكية في نهاية القرن التاسع عشر لم تكن 

 هذين النموذجين البدئيين للمتقطع والستمر، وبالتالي لا يجب أن نخش ى أي 
ً
تتجاوز أبدا

 تها الكمومية. تكاثر وانتشار أنطولوجيين لوافقا

 العمق القديم للميتافيزياء ومفاهيم واسعة الطيف 11 -5

أينما ألقينا بنظرنا في الفيزياء العاصرة سوف نرى بالنتيجة مواجهة بين اتجاهين أو 

 ميلين متعارضين للوهلة الأولى. 

د لصف متوسع من  فمن جهة، نلحظ أزمة في شبكة القراءة الذرية بما هي دافع موحّ 

رها جان بران ومن الظا هرات النظمة في الفيزياء الكمومية. إن الحجة الأساسية التي طوَّ

أتى بعده لصالح النظرية الذرية، ألا وهي قابليتها للجمع بطريقة متجانسة وتوحيد عدد 

كبير من التحديدات الرقمية أو الأرصاد للبنى الكانية، هي حجة وصلت إلى نهايتها. إن 

على الكشف )الإرشادية( تظل قيمة واسعة وغير منقوصة في عدد كبير القيمة الساعدة 

 على قابليتها 
ً
من قطاعات الفيزياء وأكثر منها في الكيمياء، لكن تتفوق منذ الآن فصاعدا

 
 
مخططات الفكر  لتوحيد هذين القطاعين فيما بينهما ومع قطاعات أخرى قابلية

ية الكمومية للحقول. يشابه هذا الصير الاستمرارية والكلية الشتقة من صورية النظر 



254 

للنظرية الذرية بشكل عام، وإن كان على مستوى أكبر بكثير، الصير الذي تكبده نموذج 

: فهذا النموذج يحفظ كما نعلم قدرة إرشادية مساعدة 0944و  0903ذرة بور بين عامي 

الرغم من عدم على الكشف لا يستهان بها في قطاع محدد من الفيزياء الجهرية، على 

د لقطاعات التجربة التي يغطيها مجال صحة  مقدرته على تقديم بيان مقبول وموحَّ

 . 0945و  0946وشرعية اليكانيك الكمومي العياري الذي صيغ بين عامي 

 عنيدين لنمط التعبير الذري 
ً
 واستمرارا

ً
مع ذلك، فإننا نواجه من جهة أخرى ثباتا

 موحّ  
ً
د )بما في ذلك كونه دافعا

َّ
 للفيزياء( باسم إسناد مرجعي إما ضمني أو مؤك

ً
 مفترَضا

ً
دا

بعد هايزنبرغ الثال البكر على  Max Bornإلى ماضيه العقائدي. أعطى ماكس بورن 

دَة على الخلفية التاريخية للنظرية الذرية. ففي عام 
َّ
، ردّ على 0964مرجعية مؤك

 أنه سي
ً
كون من "الغرور" التخلي عن شرودنغر وعلى حماسته ضد الذرية، ملاحظا

 الا أن ذلك يعني تجاوز التقليدـالخطط الذري دون أن يكون لدينا بديل قوي له، ط

لت الفيزياء الكمومية في بداياتها تجدّده
ّ
 . 435التاريخي نفسه الذي مث

وأمام مثل هذه التصريحات، فإن ملاحظات هيلاري بوتنام حول ما يسميه "الفاهيم 

سع" تكتسب موافقة كبيرة، لأنها تبيّن أن تجنب شرخ الخيط التاريخي ذات الطيف الوا

 ما( في 
ً
للمفاهيم يفترض أن نوافق على إدخال هامش تسامح متزايد )حتى لا نقول غموضا

حامل  -هذه الفاهيم. وفق بوتنام، على سبيل الثال، فإن الفاهيم الصورية لجسم 

 في الفيزياء ا
ً
لكمومية بما يوافق ما كان يمكن توقعه من قبولها ولخاصية ما لا تعمل أبدا

البدئي؛ فإذا ما ظللنا نستخدمها عبر استمرار الخطط الذري، فذلك فقط على حساب 

 في عصر الفيزياء الكلاسيكية. "إن 
ً
« سبين»تغييرها إلى ما وراء ما كان يعتبر مقبولا

 خاصية ما، ومن جهة ما ليس خاصية بالعنى الذي يكون فيها للأجسام ع« كواركٍ »
ً
موما

؛ ونعطي في الواقع « الكوارك»أخرى، فإن 
ً
 بالعنى التفق عليه عموما

ً
 جسما

ً
ليس أيضا

، مع علاقة خاصية 
ً
 كنا نجهله سابقا

ً
جسم كانت مجهولة  -للفظة "جسم" معنى جديدا

                                                           
435 M. Born, "The ineterpretation of quantum mechanics", Brit. J. Philos. Sci., 4, p. 95-106, 1953. 



255 

 
ً
"مفهومين واسعي  كـ ". إن الجسم )الذري( و"الخاصية" يعملان في الفيزياء436هي أيضا

رنا في القرن العشرين بالرونة الطلوبة لكي يستمر استخدامهما كجسر 
 
الطيف"، وقد ق

( علمية مختلفة بشكل عميق. ويشير بوتنام إلى أنهما هما اللذان paradigmesبين نماذج )

بين النماذج الختلفة. وبدونهما، ودون  استحالة القياسيشكلان نواة حلّ عملي لسألة 

أن الفيزياء الكمومية لم تقم في العمق سوى بتحديد الخصائص الفكرة العادية ب

"الإلكترون" و"الذرة" اللذين كانا معروفين في الفيزياء في  يميوالسلوكات القانونية لجس

لة جديدة من  -نهاية القرن التاسع عشر، ومن ثم بالسماح باكتشاف أجسام   
ّ
مشك

بين كون من النقاط الادية النمط نفسه وصفوف جديدة من الخصائص، فإن الصلة 

في حالة تفاعل في الفيزياء الكلاسيكية والصورية التنبؤية للنظريات الكمومية لن يكون 

 .
ً
 فيها ثمة ما هو مؤكد فعلا

وبشكل أعمق، فإن استدامة النموذج الذري بما هو مخطط كوني الطموح، على 

 لطيف الفاهيم القترنة به، 
ً
ر بقدرته على مد جسر حساب توسع بلا حدود تقريبا فسَّ

 
ت

يسميه "العمق اليتافيزيائي" للغة، أي مع  Nietzscheبين الفيزياء الحديثة وما كان نيتشه 

قترَحة، كما ومع النموذج التشريحي للأنطولوجيا -البنية الوضوع 
 
. 437السند للقضية ال

ف نتخلص منه في كتب نيتشه: "إنه عمقنا اليتافيزيائي الأقدم ]...[، العمق الذي سو 

هذا العمق الذي اندمج  -الرحلة الأخيرة، إذا افترضنا أننا سوف ننجح في التخلص منه 

مع اللغة ومع التصنيفات القواعدية بحيث أصبح لا يمكن الاستغناء عنه إلى حد يبدو 

". إن 438معه أنه سيكون علينا التوقف عن التفكير، إذا ما تخلينا عن هذه اليتافيزياء

اد النظرية الذرية سيمثل في هذا النظور ليس ما هو أقل من التخلي عن استخدام استبع

الكلام، أو إعادة صهر من الصعب تحقيقها لاستخدامه، في حقل التجربة الحكوم 

                                                           
436 H. Putnam, Définitions, Editions de l'Eclat, 1992, p. 62. 
 . W.V. Quine, The roots of reference, Open Court, 1974يتعلق الأمر هنا بإشارة إلى كوين  437
438 F. Nietzsche, La volonté de puissance I, Gallimard, 1995, 97. 



256 

بالنظريات الكمومية. وفي مواجهة مثل هذا التحدي، يمكننا بسهولة تصور أنه مهما 

، ويبقى من المكن العمل تجاهه استمر ودام مجال من الظاهرات، حتى وإ
ً
ن كان محدودا

كنا نعالج مجموعة من الأجسام النصوص عنها في التاريخ، فإن العديد من  كما لو

الفيزيائيين يفضلون استخدام نظرية أو خطاب مجزأين يشملان هذه الأجسام بين 

 بالأحرى من نظرية موحّدة لا تشتمل عليها. 
ً
 كينوناتهما، بدلا

اط الوحيد الذي يجب اتخاذه لكي لا يتحول هذا التفضيل الفهوم إلى إن الاحتي

إعلان عقائدي غير صحيح هو تجنّب اتخاذ الطابع غير اللزم للأسباب التي ستكون لدينا 

 في سبيل سبب جيد هو 
ً
لإعادة النظر في كل موضع بالكينونات التقليدية الفترضة مسبقا

دائما بالنتيجة أن يقطفوا ثمار الوروث الذري من  . يظل يحق للفيزيائيينوجودهاتأكيد 

خلال مفرداتهم وأنماط تعبيرهم، إنما لم يعد باستطاعتهم إخفاء شروط استخدامها. فلا 

" العمق اليتافيزيائي القديمش يء يمنعهم من الاستمرار في مدّ خطابهم وأفعالهم في "

ن رهم من محاولة إعادة تجميد الذي تحدّث عنه نيتشيه، بل إن كل ش يء يحذ التضَمَّ

. إن النظرية الذرية، التي ولدت منذ ألفين منبسطةوبلورة هذا العمق في ميتافيزياء 

وخمسمائة عام كإعداد للأنطولوجيا البارمينيدية، تستخدَم اليوم كشاهد مفضّل على 

ية انحلال، بدأ منذ كانط إنما أصبح من الصعب بعد الآن تجنّبه، للنواة اليتافيزيائ

 للأنطولوجيات. 



257 

 439استعدادات وتحديدات قاطعة: تأمل حول الفراغ. 6

 

لا يمكن أن يكون ثمّ إدراك، بنتيجة "

تجربة، يثبت مباشرة أو عن طريق وساطة ما 

 كان التحايل النطقي الذي يمكن أن نقوم 
ً

ا )أيّ

 لأي واقع في الظاهرة؛ أي أننا لا 
ً

 كاملا
ً

به( غيابا

 أن نستخل
 

ص من التجربة نستطيع أبدا

فارغ أو على وجود  مكانالبرهان على وجود 

 ." زمن فارغ

 نقد العقل الخالصإ. كانط، 

E. Kant, Critique de la raison pure 

 

لا كان الفصل السابق قد قادنا إلى إعادة النظر بشكل جدي بالنظام الأساس ي 

للفيزياء العاصرة، فإنه للتمثيل التأليفي الذي يحفظه الذهب الذري في الخطاب الحامل 

من الهم تقييم تمثيلات أخرى وأنطولوجيات أخرى. تمثيلات وأنطولوجيات هي، حتى 

اللحظة، متشابكة على نحو لا ينفصم مع أنماط تعبير ذرية، إنما قابلة لأن تشاد كبدائل 

ل حقيقية. وأحد هذه التمثيلات يجذب انتباهنا بشكل خاص في هذه الأيام: ألا وهو تمثي

لخلفية وحيدة من الكمونات، خزان من التموجات الطاقية والادية يسمى "الفراغ 

الكمومي". إن مفهوم "الفراغ الكمومي" هذا سيشكل بالتالي الوضوع الرئيس ي لهذا 

 "الاستعداد الـ الفصل. مع ذلك، لا غنى عن تمهيد يشتمل على تحليل لفهومي

dispositionالانبثاق " ـ" والpropensionمن خلال ،
ً
 فلسفيا

ً
 " اللذين يعطيانه أساسا

 معارضتهما له مع مفهوم "التحديدية القاطعة". 

                                                           
 E. Gunzig & S. Diner, Le vide quantique, Editions deظهرت نسخة سابقة من هذا الفصل في  439

l'université de Bruxelles, 1998 . 



258 

 واخحالية 440القطعية 1 .6

 للمعنى الأول للفظة اليونانية  قطعيإن نسب تحديد 
ً
، ααροϒητααلش يء ما، وفقا

، هو ال
ً
ما ه 

 لوجه متَّ
ً
 هو بمثابة القيام بتوجيه تهمة. وهذه التهمة تضع وجها

ً
هَما عار ف، ومتَّ

 بالأحرى من أن "Aهو الوضوع العروف. وهي تشتمل على اتهام الوضوع بأن يكون 
ً
" بدلا

دحض. إن التعيين  بالفعل والعمل الؤثر"، وبأنه يوضّح Aيكون "لا 
 
الإشارات التي لا ت

ف من هذا الأمر لحظتين: تأكيد 
ّ
على  ةي، وموضعة هذه الحالactualité  ةيحالالقاطع يول

 . وللثالث الرفوعسلم ثنائي من خلال البادئ النطقية لعدم التناقض 

 عن صورة
ً
  الـ فعبر هذا التعيين القاطع ترتسم في الواقع صورة مختلفة تماما

ً
"وجها

ل لحظته الثانية، التي تشتمل على موضعة 
ّ
لوجه" الإحصائية للذات والوضوع. وتمث

م من التعارضات، ا
ّ
؛ وهي مرحلة لسيرورة الوضعةلرحلة الابتدائية الحالية على سل

مندرجة في البنية التنبؤية للغة حيث لا تقوم النظرية الثنوية للمعرفة سوى بتحويلها من 

حقيقة مجردة إلى حقيقة وجودية. إن العلوم تهدف، بشكل لا يقبل الجدل، إلى تجاوز 

ريق تعميقها وتعزيزها وتقويتها؛ هذه الرحلة الابتدائية لديناميكية الوضعة، وذلك عن ط

 تعتمد عليها من خلال الافتراضات السبقة البراغماتية التي لا غنى عنها 
ً
لكنها تظل أيضا

 بالنسبة للخطاب الاستطرادي وللنشاط التجريبي للباحث في مختبره. 

لنحاول إذن كبداية أن نفهم بماذا يؤدي الاستخدام النهجي للتحديدات القاطعة إلى 

 لاق صيرورة تشكيل الوضوعية. إط

 بالوضعية الخاصة
ً
، سيكون مرتبطا

ً
 ،الآنو هنا للـ إن إعلان الحالية، إذا بقي معزولا

. وسوف يتعلق بتظاهرة بحتة، وبمظهر غرابة بحت، مظهر لا يمكنه بالعنى هذا ـ، وللأنا للـ

بالدرجة نية. والدقيق للكلمة التعبير إلا من خلال إقحام تعجبي أو عبر وضعية جسما

                                                           
سمة نظرية منطقية لا تشتمل على علاقة لا صحيحة ولا خاطئة، وهي خاصية هي   catégoricitéالقطعية 440

نظرية رياضية كافة النماذج فيها إيزومورفية )متماثلة( )وهذا يعني أننا نستطيع أن نبني بين عوالم نموذجين لا 

 يحفظ العمليات والعلاقات(. )الترجم(
ً
 على التعيين من هذه النظرية تماثلا



259 

كما كتب بلاكبرن، "إن القطعية ترافق ]...[ وجهة النظر الذاتية؛ فليس ثم ما هو  الأولى

بالنسبة للذات، في ظهور ألم أو برق في حقل الرؤية ، dispositionnelاستعدادي 

". غير أن التواصل، والشاركة بجزء من التجربة، يتطلبان الحافظة على 441البصرية

اتجاه الحالية؛ وهما يتطلبان أن نموضع الحالية ضمن مخطط مشترك مسافة معينة 

دة. إن  لّ في الخطاب هذا الوقف الجرد محل الحالية الحسوسة والحدَّ ح 
 
، وأن ن

ً
عاليا

استخدام التعيينات القاطعة يحقق هذا الشرط بالاعتماد على الخطط العالمي 

، أي النفي. الأبسط، أي التفرع الثنائي، وعلى طريقة التو 
ً
وفي الدرجة زيع الأشدّ تباينا

، يتوصل التعيين القاطع على هذا النحو إلى تجاوز الفورية الحالية، بفضل منهج الثانية

يشتمل على أن نفصل عن الحالية علامة شكلية ثنائية التفرع، ثم أن ننسبها إلى جسم 

 ما. 

 القطعية في النظريات الكلاسيكية والكمومية 2 -6

من  الواضعةلعلوم، والفيزياء بشكل خاص، إلى توسعة وتشذيب صيرورة تميل ا

 عن 
ً
 وأكثر فأكثر ابتعادا

ً
خلال انفصال للعلامات الصورية التي تصبح أكثر فأكثر تجريدا

، يفرض عليها أن تجريبيةالآنية. وفي الوقت نفسه، فإن مشروعها، وهو تشكيل معرفة 

مَوضَعوذلك عن طريق تعبيرها  تحفظ بشكل دائم صلة مع الآنية نفسها،
 
من الدرجة  ال

 في الواقعالأولى، أي التعيين القاطع. ولكن أي نوع من العلاقة تقيمها النظريات الفيزيائية 

مع عملية نسب التعيينات القاطعة؟ لن يكون من الحكمة محاولة تقديم إجابة عامة 

جمل النظريات الكلاسيكية على هذا السؤال، لأنه بصدده إنما يظهر فارق حاسم بين م

 )بما فيها النظريتين النسبيتين( والنظريات الكمومية. 

إن النظريات الكلاسيكية، أكانت تحديدية أو غير تحديدية )عشوائية 

stochastiques من العلاقات مع التحديدات القاطعة. فهي تسمح  اثنين(، تحفظ نوعين

، وذلك إثر لأجهزة القياست القاطعة من جهة بالوصول إلى تنبؤات حول بعض التحديدا

                                                           
441 S. Blackburn, Essays in quasi-realism, Oxford University Press, 1993, p. 257 



261 

تفاعل هذه الأجهزة مع الأجسام التي يتم عليها القياس. ومن جهة ثانية، فإن عمل 

صوريتها يتوافق مع فكرة أنها تصف تطور تحديدات قاطعة خاصة بالأجسام، يقوم 

ف متغير الحالةالقياس بكشفها. إن النظريات الكلاسيكية التحديدية تعمل بواسطة  ر ي  سَّ

كتعيين قاطع جوهري للجسم، وابتداء منه تكون كافة تحديداته القاطعة الأخرى قابلة 

بنية احتمالية للحساب. وتستخدم النظريات الكلاسيكية غير التحديدية العشوائية 

يمكن أن تتوافق دون صعوبة تذكر مع التفسير اللابلاس ي للاحتمالات كتعبير  استدراكية

يختلف الأمر بالنسبة للنظريات  .للموضوعتحديدات القاطعة عن جهل فيما يتعلق بال

، مثل النظريات 
ً
الكمومية بشكلها العياري. فالنظريات الكمومية العيارية تسمح فعلا

الكلاسيكية، بوضع تنبؤات )احتمالية( تتعلق بتحديدات قاطعة معينة لأجهزة القياس، 

هنا تكمن صلة دنيا لا غنى عنها بين وذلك بعد سلسلة معطاة من العمليات التجريبية. و 

عة للآنية التي يمثلها التحديد القاطع. غير أن البنية الاحتمالية النظرية والبقايا الموضَ 

غير الاستدراكية للنظريات الكمومية )وهو ما يتجلى من خلال ظهور "حدود تداخل"(، 

يينات القاطعة تجعل من تفسير الاحتمالات كترجمة وتعبير عن جهل في موضوع التع

فهم  الخاصة بجسم ما هو التفسير الأقل إشكالية. إن الحساب الكمومي للاحتمالات لا ي 

بسهولة إلا إذا قبلنا أنه متكيف مع وضعية لا تنفصل فيها التحديدات عن الأطر 

، والتي تظهر فيها هذه الاحتمالات. 
ً
والسياقات التجريبية، التي تكون غير متوافقة أحيانا

عمل هذا الحساب الكمومي هو نمط عمل رمزية تنبؤية احتمالية فوق سياقية  إن نمط

بهذا أو بذاك  التعلقة)ميتا سياقية(؛ رمزية تنبؤية تسمح بحساب احتمالات الظاهرات 

ق إثر تحضير معطى، وليس حساب احتمالات  من السياقات الأداتية التي يمكن أن تطبَّ

 . 442عةالأحداث الناجمة من ذاتها في الطبي

إن إحدى نتائج هذا الوضع هو استبعاد، أو تهميش أو تغيير معنى، تعبير مثل 

 في إطار تفسير 
ً
"خاصية الأجسام". من الجميل أنه أعيد استخدام كلمة "خاصية" حديثا

                                                           
442 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique, Champs-Flammarion, 1997. 



261 

، بما هي ترجمة للمفهوم الصوري الكشاف لفضاء 443Griffithsالراحل التسقة لغريفيث 

أنه سرعان ما كان يجب الاعتراف بأنها كانت بعيدة عن حمل  ، غير Hilbertتحتي لهيلبرت 

كافة دلالات مكافئها الألوف أو الكلاسيكي. فمن الستبعد أن تعبّر القضايا التي تنسب 

هذه الخصائص للأجسام، وهي قضايا لا يمكن أن تعتبر بشكل عام صحيحة أو خاطئة، 

(، في إطار تحديدات 4 - 4القطع )راجع  غير موثوقةأو  موثوقةبل تعدّ فقط كقضايا 

  غريفيث، في كافة الظروف كما لو كانت الأشياء تملك بذاتها تحديدات قطعية.

 نقد مفهوم "اخحالة الكمومية" 3 -6

إن نتيجة النقد التي أصبحت قديمة لفهوم الخاصية في الفيزياء الكمومية )التي ربما 

نتقائية( كانت استبداله بش يء ما نسميه يجب أن نستثني منها حالة الرصودات فائقة الا 

"الحالة". من جهة أخرى، وكما رأينا أعلاه، قادت خيبات الأمل الأحدث لؤيدي تفسير 

الكشاف إلى تحديد هذا الأخير بدور محدود،  -غريفيث حول موضوع مفهوم الخاصية 

د 
ّ
 بمفهوم "الحالة". لكن مفردات "الحالات" تول

ً
هي نفسها وإلى معارضته هنا أيضا

"الحالة الكمومية" لا تسمح، على عكس قياس وسعة الحالة الكلاسيكية،  فـ التشويشات.

باشتقاق مجمل القياسات النسوبة بشكل قاطع إلى الجسم. فهي لا تقدم لنا سوى 

دة بالاستناد إلى إطاركل قيمة لجملة من "الرصودات"  احتماليةالوسيلة لحساب   الحدَّ

 . يسمح بقياسها

لى الرغم من ذلك، فإن ما سمح على ما يبدو بتبرير الاستخدام التجدد منذ فون ع

 نيومان للفظة "حالة" كان نوعان من قياس الحالة الكلاسيكي.  

"الحالة  بـ هناك بالدرجة الأولى قياسٌ لفظي بشكل أساس ي: حيث يتم التنبؤ 

" حالة النظومة؛ وهو "منظومة"؛ يمثل "شعاع الحالة الوجّه لـ الكمومية" لجسم أو 
                                                           

، R. Omnès, The interpretation of quantum mechanics, Princeton University Press, 1994راجع  443

: وراجع أيض
ً
 ا

B . d'Espagnat, "Consistent histories and the measurement problem", Phys. lett., A124, p. 204-206, 

1987. 



262 

نسب بها قياس حالة اليكانيك الكلاسيكي إلى  نسَب إلى الظومة بالطريقة نفسها التي ي  ي 

، يجب أن ترتكز 
ً
نقطة مادية أو إلى منظومة نقاط مادية. وهذه الطريقة، القبولة تماما

طابقة مع ذلك، لكي تكون قابلة للتطبيق والاستمرار على الدى البعيد، على عملية م

سبت حالة لها. غير أننا لا نملك مثل هذه الطريقة  للـ مستمرة ومستقرة
 
"منظومة" التي ن

  بـ ةأو العملية في الحالة العامة، وينتج عن ذلك تنويع امتداد النظومة التأثر 
ً
"حالة" وفقا

(. ومذاك بات كل من 0 - 4بية الأخوذة بعين الاعتبار )راجع القطع للظروف التجري

يقدران وهما محقان أن هذه الأشكال  B. Hiley 444وب. هيلي D. Bohmفيد بوم دي

 
ً
القواعدية لا تسمح وحدها بعودة تؤدي إلى شكل من الخطاب القابل للتفسير أنطولوجيا

)الش يء وصفته ]أو محموله[ "الحالة"(، لأنها لا تقوم سوى بأن تخفي بشكل مصطنع 

 لخطاب أنطولوجي حول ما كان بو 
ً
 "رمزية تنبؤية" مخططا

ً
ر ليسميه بطريقة أكثر حذرا

ية تتضمن بطريقة لا فكاك منها إطار القياس. فإذا كان يجب أن 
ّ
صالحة لظاهرات كل

، كما يشير كل من بوم وهيلي، فلا 
ً
يكون هناك عودة إلى خطاب قابل للتفسير أنطولوجيا

 بكثير للنظريات ذات الت
ً
حولات الخفية. وهي نظريات بدّ أن تمرّ عبر الدرب الأكثر تعقيدا

لم ننته بعد من تقييم سماتها وأهدافها وعيوبها، كما بينا ذلك في الفصول السابقة. 

ونبدأ منذ الآن بالاشتباه أن استخدام مخطط إسناد "حالة" إلى "منظومة" في اليكانيك 

جع إلى تاريخية طبعت خطاب الفيزيائيين بطابعها، أكثر مما ير  أحداثالكمومي يرجع إلى 

رض عبر عمل نظريتهم الجديدة نفسه. 
 
 ش يء ما كان قد ف

وبالدرجة الثانية، توجد مماثلة صورية بين "الحالة الكمومية" وقياس الحالة 

 أو حجة بالنسبة لعامل تطور النظريات لدى كل 
ً
الكلاسيكية. تشكل الحالتان برهانا

داثيات الكانية ومركبات كمية منهما. إن قياس الحالة الكلاسيكية )الؤلف من زوج الإح

الحركة( يتطور بشكل متوافق مع معادلات هاميلتون، بينما يكون تطور شعاع الحالة 

 إما بمعادلة شرودنغر أو بمعادلة ديراك.
ً
"الحالة" في هذا النظور  فـ الكمومية محكوما

                                                           
444 D. Bohm & B. Hiley, The undivided universe, Routledge, 1993, p. 17. 



263 

 ب
ً
الأحرى من مثل تكون ببساطة كينونة محكومة بقانون تطور النظرية العتبَرَة. ولكن بدلا

شبه الماثلة هذه للمفهومين عن طريق الاستخدام غير النتبه للفظة الشتركة "حالة"، 

فإن مثل هذه المثالة الصورية يجب أن تقود إلى اعتماد قياس التغير الكبير الذي خضع 

من نموذج نظري إلى آخر. كانت قوانين التطور في الفيزياء الكلاسيكية  القانون له مفهوم 

شتقّ منها قياسات أخرى يمكن أن تصبح مخصصة بوظيفة 
 
تتعلق بقياسات حالة ت

بالنسبة للتحديدات القطعية للأجسام. وعلى العكس، فإن قانون )أو قوانين(  وصفية

تطور اليكانيك الكمومي يتعلق )أو تتعلق( بشعاع موجّه من فضاء هيلبرت، وهو رمز ذو 

م من جهة وصفيتابع  واجَه بلائحة الأشعة ؛ رمزٌ لا يقدّ  أخرى احتمالات إلا عندما ي 

بشكل يتعلق بإطار أداتي محدد الوجهة الخاصة بعملية رصد )أي مرة أخرى إضافية 

 
ً

 (. تماما

في النهاية، فإن الماثلتين الذكورتين أعلاه من أجل اعتماد الأسس الوضوعية 

ه للميكانيك الكمومي تظهران  للموقف التنبؤي الذي نقرنه عادة بشعاع الحالة الوجّ 

 ما. فهما لا تكفيان وحدهما لنعنا من التساؤل حول استيعاب 
ً
كمماثلتين سطحيتين نوعا

"حالة منظومة" حقيقية، ولا حتى لكي نضع  لـ "شعاع الحالة الوجّه" للميكانيك الكمومي

ه"، الذي يستدعي بشكل قو  ي موضع التشكيك ديمومة تسمية "شعاع الحالة الوجّ 

 غير واضح بذاته. 
ً
 أساسيا

ً
 نظاما

 لـ إن الضغط الذي يمارسه نمط عمل النظريات الكمومية على الخطط الإسنادي

"حالة" في "منظومة" ما لم يكف عن التوسع خلال تاريخ هذه النظريات. فإذا كان قد 

أمكن الحفاظ عليه حتى الوقت الحاضر، فذلك على حساب انحراف مستمر للحدّ بين 

نظومة" و"الحالة"؛ وهو انحراف جعل تعريف "النظومة" يتراجع لصالح توسّع لا "ال

 0946ينفك يزداد لاختصاص مفهوم "الحالة". في اليكانيك الكمومي في بداياته بين عامي 

قبل أن بعض أشعة التجهات في أحد 0945و ، الذي أتمه ديراك وفون نيومان، كان ي 

مة من الجسيمات. تنشأ عدة تعارضات وتشويشات فضاءات هيلبرت تصف "حالة" منظو 



264 

والحق يقال من هذه الطريقة في التعبير وانزلاقات العنى التي تؤدي إليها. فعلى سبيل 

"حالة" منظومة أن "تتقلص" فجأة عند إجراء قياس، في حين أنها  لـ الثال: كيف يمكن

، أثناء تفاعل 445التشابك"تتغير باستمرار، بما يتوافق مع معادلة شرودنغر ومن خلال "

 بين تفاعلات أخرى 
ً
 هذا الثال: هل نستطيع القول 446ما؛ أليس القياس تفاعلا

ً
؟ وأيضا

 بالعنى 
ً
 )ضمنيا

ً
لكلمة "حالة"( إذا  الشائعإن قطة شرودنغر هي في حالة محددة تماما

" كانت "حالتها الكمومية" مختلطة مع حالة جسم مجهري، وإذا كانت "الحالة الكمومية

"حالات" خاصة بإمكانية  لـ الشاملة للمنظومة ]قطة + جسم[ تشتمل على تراتب خطي

 السألة في حوار مليء بالفكاهة: رصد؟ وكما عرض شرودنغر نفسه

 
ً
على  "إن الجملة في حالة محددة، لكنها ليست حال كل من مكونيها إذا أخذناهما كلا

 حدة. 

لة ما. ]...[. ولدي الحق في هذه الحالة أن وكيف ذلك؟ فلا بدّ لنظومة أن تكون في حا

 تابع 
ً
 في حالة معينة )فهناك ثمة حقا

ً
(، غير Ψأفكر كما يلي: النظومة التحتية هي فعلا

 أنني لا أعرفه فقط. 

 اسمح لي أن أعترضك هنا. للأسف، لا. لا يمكننا القول "لا أعرفه فقط"، طالا أن -

 . 447نسبة للمنظومة الشاملة"حالة العارف هي في وضعها الأقص ى بال

 ولكن بالإجمال، )على الرغم من هذه التعارضات التي تظهر على هامش الانعكاس

التفسيري(، فإن القاربة التضمنة من خلال مفهوم "الحالة الكمومية لنظومة 

 عندما كان يتم معالجتها وفق قواعد 
ً
جسيمات" كانت تظل غير قابلة للاستخدام عمليا

                                                           
 ". Entanglementباللغة الإنكليزية " 445
ه لا يطرحان أية صعوبة إذا قبلنا أن "موجّه الحالة" لا يعبّر عن لا هذا "التعارض" ولا التعارض الذي يلي 446

 ,M. Bitbolفي:  0-3-6، 2-2-4، 3-2-4حالة منظومة بل عن الضمون التنبؤي لتحضير تجريبي. راجع القاطع 

Mécanique quantique, une introduction philosophique, op. cit. . 
447 E. Schrodinger, "La situation actuelle en mécanique quantique" (1935), in E. Schrodinger, 

Physique quantique et représentation du monde, Seuil, 1992, p. 119. 



265 

. كان يتم من حين إلى آخر، في أحسن الأحوال، اقتراح تقييد دائرة "منظومة مقوننة جيد
ً
ا

 من أجل مدّ لدائرة "الحالة الكمومية" بنسبة مقابلة. وهكذا، نرى 
ً
 وفقالجسيمات" قليلا

نظرية تعود إلى هايزنبرغ من بداية ثلاثينيات القرن الاض ي، أن البروتون والنوترون، وكانا 

"حالات إيزو سبين" )أي كحالات  كـ ي البداية، كان يتم تصورهمايعدان "جسيمين" ف

 سبين نظير أو لف ذاتي نظير( لجسيم أكثر أساسية منهما هو النوكليون. 

ع التكميم الثاني، ثم النظرية الكمومية للحقول هذا اليل إلى تراجع النظومة  وسَّ

حالة الكمومية" لنظومات " للـ لحساب الحالة، إلى حدّ السحب الكامل للدور الداعم

رنا في الفصل الخامس، هناك في النظرية الكمومية للحقول الجسيمات
ّ
. وكما ذك

  حالة لـ لا تعتبر هي نفسها إلا كمعبّرة أو كمترجمة Nجسيمات عددها 
ً
رّضت عددا  Nح 

كمّة من تحريضات أنماط عادية من النوسان. إن "خلق"  Nذات  حالةمن الرات، أو 

الجسيمات تعيدنا عندها إلى تحريض وإلى إبطال تحريض هذه الأنماط. علينا  و"إفناء"

 
ً
، وفقا

ً
"قواعد" )بالعنى الويتغنشتايني( عبارتي "نمط النوسان" و  لـ أن نحدد أيضا

  موضوع"الحالة"، ما هو 
ً
تم تحريضه ويوجد في حالة معينة  ما الذيالنوسان، أو أيضا

الجواب العتاد هو التالي: إن ما يتميز بأنماط عادية مكافئة لجمهرة من الجسيمات. إن 

كمّة من التحريض لثل هذا النمط أو  Nمن النوسان، وما هو قابل لأن يكون حالة ذات 

؛ حقل فرميوني )نسبة إلى جسيم الفرميون( أو حقل بوزوني حقلذاك، ليس سوى 

 ( العتبرة. تحريضكمّات ال)نسبة إلى البوزونات( وفق نمط الجسيمات )أو بالأحرى 

 الفراغ، واخحقل و"اخحالة الكمومية" 4 -6

إن الطريقة السابقة في تصوّر أو بالأحرى في قول الأشياء لا تصحّ مع الأسف دون 

لين للقضية التنبؤية.   
ّ
وجود عيوب خطيرة. ويرجع ذلك لسببين يتعلقان بالعنصرين الشك

ك به وب
َّ
ك كل بدوره بالوضوع الشك

ّ
النقد أو الشك الوجّه له، وذلك في إطار سببان يشك

 عملية نسب مماثلة لتحديد قاطع )الحالة( إلى مماثلة للجسم )الحقل(. 



266 

( ليس للحامل الزعوم للحالة، الحقل الكمومي، سوى صلات بعيدة مع التسمية 0)

الماثلة له الكلاسيكية التي لم يكن ثمة ش يء يمنعها صراحة من تمثيل نفسها ككينونة 

، فهو ليس سوى تقليد P. Teller 448ستمرة ممتدة في الكان. وإذا استخدمنا عبارات تيلرم

( لحقل كلاسيكي. فالكافئ الكمومي من جهة لكثافة الحقل "the mock-up"خادع )

يفترض  بماالتحريض وليس  حالة بـ الكلاسيكي هو عدد من الكمات، أي ش يء ما يتعلق

. ومن جهة أخرى 
ً
، فإن الكينونة الرياضية التي تمثل الحقل في النظرية أن يكون محرَّضا

 الكمومية 
ً

 ذا قيم محلية بل  ليست تابعا
ً

، حيث  عاملا
ً
، أو "ما يمكن رصده" محليا

ً
محليا

تتوافق قائمة قيمه الخاصة مع قائمة النتائج المكنة لقياس ما. ومن بين العوامل التي 

 العددحالة خاصة هامة هي حالة العامل  يمكن اشتقاقها من العامل الحلي السابق، ثمة

تقديرها )مع  سيكون من المكنالذي تمثل قيمه الخاصة أعداد كمّات التحريض التي 

درجة معينة من الاحتمالية( إذا ما تم إجراء قياس مناسب ما. وكما نرى، فإن الفهوم 

قة كرأي العياري للحقل الكمومي لا يمكن أن يؤخذ في أي حال من الحالات الساب

دة بشكل مستقل عن الإطار التجريبي لقياسها،  مخالف لكينونة سابقة الوجود، محدَّ

 وممتدة في الكان، والتي يمكن استخدامها كحامل جوهري لحالة محددة من التحريض. 

يكمن جوهر الصعوبة ربما في الاستثمار الفرط لقوى صورة ما. إن التماثل العتاد 

جموعة من النواسات التجانسة الزدوجة، ومع عدد كمّات الذي يوافق مع الحقل م

ل إذا نسينا أن الأمر   
ّ
تحريضها طاقة اهتزاز منظومة النواسات التجانسة، هو تماثل مضل

يتعلق بالضبط بما هو أقل بكثير من مماثلة. وفي الواقع، ليس ثمة هناك مماثل كمومي 

مشتقة من  بنية جبرية كموميةوى حقيقي لنظومة النواسات التناغمة؛ فليس ثمة س

                                                           
448 P. Teller, "Vacuum concepts, potentia and the quantum field theoretic vacuum explained for all", 

in E. Gunzig & S. Diner, Le vide quantique, op. cit.  . 

 
ً
 ,P. Teller, An interpretive introduction to quantum field theory, Princeton University Pressراجع أيضا

1995. 



267 

البنية الجبرية للنموذج الكلاسيكي لنظومة النواسات التناغمة عبر عملية "التكميم"، 

التي تعود إلى استبدال متحولات بعوامل وفرض علاقة تواصل بين هذه العوامل. 

وبالطريقة نفسها، ليس ثمة مماثل كمومي حقيقي للحقل الكلاسيكي؛ ليس ثمة سوى 

مشتقّة من البنية الجبرية لنظرية الحقول الكلاسيكية باستبدال  ية جبرية كموميةبن

توابع للنقطة بعوامل محلية وبفرض علاقة اتصال )أو مضادة للاتصال( بين العوامل. إن 

اعتبار هذا "الحقل الكمومي" للمرصودات الحلية بالنسبة للحامل الجوهري لحالة ما أيا 

. كانت يبدو من الآن فصا
ً
 كترجمة لفظية لاستعارة غير مضبوطة جيدا

ً
 عدا

ل إلا بدرجة قليلة مع مفهوم 4)
ّ
 غير قابل للتمث

ً
( يظل مفهوم "الحالة الكمومية" أيضا

الحالة بالعنى الشائع للكلمة في النظرية الكمومية للحقول كما وفي اليكانيك الكمومي 

. أ
ً
 ساحرا

ً
لا وهو مثال الحالة الخاصة بالرصود العياري. ولكي ندرك ذلك، لنتذكر مثالا

. في الفراغ"عدد" القترن بالقيمة صفر لعدد التحريض الكمي؛ بعبارة أخرى، نشير هنا إلى 

مثل هذه الحالة، وفق التفسير الذي يقدمه الؤلفون الذين تأملوا في مسائل تفسير 

الكشف عن أي ، فإننا نتوقع بالتأكيد عدم القدرة على 449النظرية الكمومية للحقول 

سرَّع في 
 
جسيم في أي ظرف كان. غير أن الحال ليس على هذا النحو. فالكاشف ال

"الفراغ" بالعنى الذي عرّفناه أعلاه لديه إجابات مكافئة لإجابات الكواشف التي ستكون 

كتشف على  إجاباتها هي نفسها لو كانت مغمورة في حمام حراري من الجسيمات. إن ما ي 

". لا التصور Rindlerاسطة جهاز مسرَّع يسمى "كمات )أو جسيمات( ريندلر هذا النحو بو 

"فراغ" كغياب كامل للجسيمات، ولا التصور الوصفي للحقل في "حالة" )بالعنى  للـ العتاد

"ش يء ما  كـ التقليدي للكلمة( تحريض معدوم، ولا الفهوم الأنطولوجي الضمون لجسيم

 هنا )في الفراغ(" بشكل مستقل عن تقلبات ما يس موجودالهنا )في اللء( أو  هو موجود

ستخدم في الكشف عنه، كلها لا تسمح بفهم سبب ما يجري في هذه الحالة.   ي 
                                                           

449 R. Healey, "The metaphysics of emptyness", P. Teller, "Vacuum concepts, potentia and the 

quantum field theoretic vacuum explained for all", in E. Gunzig & S. Diner, Le vide quantique, op. cit.  



268 

 على 
ً
 التنبؤمع ذلك، كانت البادئ العامة لعمل الصوريات الكمومية تجعله قادرا

دة بالضبط بشكل كامل. ففي الفراغ كما تم تحديده، تكون قيمة الرصود عدد محد

ل أو تؤخذ، أثناء قياس  طالا أنها تساوي الصفر؛ ولكن فجأة، نرى أن القيمة التي تسجَّ

ما، بواسطة أشياء أخرى مرصودة "متممة" للأولى )أي أنها مرتبطة بالأولى بعلاقة اتصال 

. غير أن اكتشاف كمّة / 
ً
أو بعلاقة هايزنبرغ في عدم التعيين(، لا تعود محدّدة بدقة أبدا

ب 
َ
ب / مرصود متمّم للمراق

َ
سَرَّع يكشف بالضبط عن مراق كمات بواسطة كاشف م 

ب عدد، القترن بالقيمة الخاصة صفر، 450عدد
َ
. وبشكل أعم، في الحالة الخاصة بالراق

فإن كمية من مرصودات أخرى )كما على سبيل الثال مربع الؤثر "حقل"( تكون لها قيمها 

ذلك نتوقع ظهور ظاهرات تجريبية كثيرة ومتنوعة في  الوسطية غير العدومة. يجعلنا

 أثر كازيمير"حالة كمومية" تعرّ ف مع ذلك "الفراغ". إن نموذج مثل هذه الظاهرات هو "

effet Casimirبطريقة تصويرية كنتيجة 
ً
"استقطاب للفراغ" ينجم  لـ " الذي يوصف غالبا

 مل شحنات متعاكسة.ت افتراضية" تح"جسيما لـ عن إعادة توزيع غير متجانس

 الفراغ كواقع وجودي والانبثاقات 5 -6

ص من 
ّ
 على هذه الصعوبة الزدوجة، صعوبة التمل

ً
لت الإجابة الأكثر تواترا

ّ
 حاملتمث

"الحالة الكمومية"، وصعوبة الطبيعة غير القطعية لهذه "الحالة الكمومية" نفسها، 

 باستراتيجية مزدوجة في الانتقال.

الحوامل، فإن "الفراغ الكمومي" نفسه هو الذي كان يجد  من جهة، بسبب نقص

 إليه كواقع، وذلك إلى ما وراء تعريفه الشكلي كحالة خاصة أساسية 
ً
نفسه منظورا

ب العدد. وكما كتب ساندرز 
َ
، "الفراغ S. Saundersتتوافق مع قيمة خاصة صفر للمراق

ق، ومرحلة حرارية / الذي ينبثق غني: فهو بالتناوب مغنطيس، وعازل، وناقل فائ

 بالأثير )كهرمغنطيسية 
ً
ترموديناميكية. وهكذا يذكرنا هذا الفراغ بشكل أكثر فأكثر وضوحا

 . 451القرن التاسع عشر("

                                                           
450 P. Teller, An interpretive introduction to quantum field theory, op. cit., p. 110-113. 
451 S. Saunders & H. Brown (eds.), The philosophy of vacuum, Oxford University Press, 1991, p. 7. 



269 

"الحالة الكمومية" من أجل التعبير ليس عن مكافئ  بـ من جهة أخرى، فقد تم الأخذ

تحديد لأحرى عن بعيد ما لتحديد قطعي، بل عن كمون، عن تحديد استعدادي، أو با

 أن الاستعداد يقود إلى ظاهرة مشاركة )وحيدة العنى( عندما  انبثاقي
ً
إذا كان صحيحا

تجتمع شروط التفعيل، في حين أن الانبثاق لا يثبّت سوى الاحتمال. والباحثان 

"حالة الكمومية" هما )إنما ليس دون وجود  للـ الرئيسيان اللذان قدما هذا التفسير 

. وقد K. Popper452وبوبر  W. Heisenbergمتبادل كبرى بينهما( هايزنبرغ  مواضيع اختلاف

 ". 453«كمون »بمصطلح « حالة»كتب هايزنبرغ بدون مواربة: "يمكننا ]...[ استبدال مصطلح 

إن الطريقة الأبسط لواجهة العلاقة بين الانتقال الأول والثاني هي اعتبار أن "حالة 

من "الأثير" لإظهار هذه الظاهرة أو تلك ضمن بعض  كمومية" تعبر عن انبثاق نوع جديد

 إليه 
ً
 بفراغ كمومي منظورا

ً
ه هذا الش يء الأثيري غالبا شروط التفعيل التجريبية. ويشبَّ

كواقع، كما أشرنا إلى ذلك أعلاه. مع ذلك، فإن الفهوم التقليدي إلى حد ما للفراغ الشروط 

ب 
َ
 بتعريفه البدئي كحالة خاصة للمراق

ً
العدد، بل والقابل ليكون هو نفسه في "حالة" أيضا

 
 
 .Rبشكل من الأشكال(، أثار تحفظات عند بعض الباحثين. يفضل ر. هيلي  حالةٍ  )حالة

Healey عالم"، بحيث لا يكون  للـ بالتالي الإشارة إلى الش يء الأثيري كخلفية استعدادية"

 454من هذا "العالم" N=0الفراغ نفسه سوى حالة صفر 
ً
، يستند كثيرون مثيل ب. . وأخيرا

  B. Hileyهيلي 
ً
 -". يبدو هكذا أن الخطط 455بشكل واسع على "سيرورات فيزيائية أكثر عمقا

النموذج للفكرة الأساسية وللتحديد مصون، وذلك على حساب القبول بأساس إيجازي 

تزال  التي كانت الاستعدادية لا  والحاليةوبابتعاد متنام بين التحديدات الاستعدادية فقط 

 ترتبط بها بشكل مباشر. 
                                                           

452 W. Heisenberg, Physique et philosophie, Albin Michel, 1971: K. Popper, La théorie quantique et le 

schisme en physique, Hermann, 1996. 
453 W. Heisenberg, Physique et philosophie, op. cit., p. 247. 
454 R. Healey, "The metaphysics of emptyness", In E. Gunzig & S. Diner, Le vide quantique, op. cit. 
455 B. Hiley, "Vacuum or holomovement", in S. Saunders & H. Brown (eds.), The philosophy of 

vacuum, op. cit., p. 223. 



271 

ما هي نظرتنا إلى مثل هذه الاستراتيجية؟ في أصولها، يمكننا الكشف عن عدد لا 

 من هذه  النموذجيستهان به من الطابقات مع مقدمات 
ً
الجديد. وسوف أعدد هنا أربعا

فترض أن الطابقات. فبالدرجة الأولى، إن السافة التزايدة بين التحديد الانبثاقي الذي ي  

النظرية العلمية تعالجه والحالية، لا تعمل إلا على إتمام ميل سبق أن تم الشروع به 

عبر استخدام تحديدات استعدادية. وفي حين أن التحديد الاستعدادي كان يجمع بين 

تصنيف فاصل ثنائي التفرع مع إسناد مباشر إلى الحالية، فإن التحديدية الانبثاقية 

 تصني
ً
 )أن تكون في "حالة كمومية" معينة واقعة في فضاء هلبرت تستخدم أيضا

ً
 فاصلا

ً
فا

ق أو تربط علاقتها مع حالية ظاهرة ما بوجود إطار  أو
ّ
في حالة معينة أخرى(، لكنها تعل

أداتي مناسب. إن العلم يتطابق أكثر من أي وقت مض ى مع نشر للممكن وأقل من أي 

نتها اللغة مصادرة مباشرة للحقيقي والفعلمع وقت مض ى 
ّ

م ويمنهج عملية دش
ّ
ي. وهو ينظ

وتحديداتها التصنيفية: وهي العملية التي تشتمل على وضع فضاء من المكنات تظهر 

الحالية مقابله مثل وضعية خاصة بين وضعيات أخرى بالأحرى من كونها تعشية أو 

 لا يمكن تجاوزه. وبالدرجة الثانية، تقترن التحديدات والاستعدادا
ً
ت مع فكرة إظلاما

د شروطها،  حدَّ
 
توجيه للخطاب العلمي باتجاه الحدث الستقبلي للظاهرات التي يبقى أن ت

 من اقترانها باستنتاج يرتكز على آثار حالية سبق تأكيدها في الاض ي. إن الترتيبات، 
ً
بدلا

، تطرح قبل أي ش يء آخر مسألة N. Goodmanمثل الاستقراء، وفق ما كتب غودمان 

الانبثاقات، فإنها تترجم كما يشير كارل بوبر بعلى الستقبل. أما فيما يتعلق  456الإسقاط

K. Popper الآن هنا بطريقة ما، مع 
ً
، وضعية يكون فيها "الستقبل الفتوح موجودا

 
ً
 أو محاولة أو جذبا

ً
". 457كموناته العديدة التنافسة والتزاحمة، بما يشبه إلى حد ما وعدا

 بالحالة إن مماثلة "حالة" ما با
ً
بشكل أساس ي  التنبؤيةنبثاق ما، فهذا يعني أن نأخذ علما

 
ً
لرموز اليكانيك الكمومي مع عدم التخلي بشكل رسمي عن طموح إعطائه مضمونا

                                                           
456 N. Goodman, Faits, fictions et prédictions, Minuit, 1985. 
457 K. Popper, Un univers de propensions, Editions de l'Eclat, 1992, p. 42. 



271 

: فما "يصفه" اليكانيك الكمومي وفق التوجه الانبثاقي، هو تطور مضمون تنبؤي 
ً
وصفيا

فهوم الانبثاق يسمح بعدم البقاء أسرى بحت. وبالدرجة الثالثة، وكما يشير بوبر، فإن م

لفكرة التغير التوارثة منذ الثورة العلمية في القرن السابع عشر؛ وهي فكرة تقييدية 

تطورت على حساب أفكار أخرى كثيرة لا تقلّ أهمية عنها، وكان أول من عددها أرسطو. 

 للتصور الغاليلي 
ً
لتغييرات كمية  ثانوي أثر الديكارتي للتغير، فإن كل تغيير نوعي هو  -وفقا

. وعلى العكس، فإن الذهب أوليةالحركية العتبرة كتكوينات  -من التكوينات الكانية 

الانبثاقي يعيد الاعتبار لفكرة تغير نوعي بحت عبر الرور من القدرة إلى الفعل، ولا يفرض 

ل. إن هذا  بالتالي اللجوء إلى خلفية من الصور والحركات خلف واقع كل تغير مفعَّ

 في الشروط 
ً
الاقتصاد في مفهوم من نوعيات / صفات "أولية" مكانية وحركية ليس مهملا

، فإن الأمر 458الإبستمولوجية التي أنشأتها الفيزياء الكمومية. لأنه، كما يشير هايزنبرغ

متحولات الوضع والحركة يجب أن تعتبر كمتحولات  حتىيتعلق هنا بشروط حيث 

بالنسبة لشروط التظاهر الأداتية. وبالدرجة الرابعة، فإن حلول "ثانوية"، أي نسبية 

 ضمن إطار فلسفي عام حيث 
ً
الانبثاقات محل التحديدات الاستعدادية يندرج تماما

ستبدل موضوع "قوانين الطبيعة" القديم )التي يفترض أنها تحكم تطور التحديدات  ي 

 
ً
أو  459بالاهتمام بالتناظرات الاستعدادية للأجسام الشكلة لهذه الطبيعة( تدريجيا

 . 460بالقدرات الطبيعية

 
ً
غير أن مخطط أو نظام تعيين التحديدات الانبثاقية يرتكز على أساس يشتمل أيضا

على صعوبات. فكما سبق واقترحنا، فإن الطرح الاستعدادي يهدف إلى تحرير تفسير 

نه، حتى إذا كان اليكانيك الكمومي من تصور علائقي بحت للعمليات التي يعالجها. لأ 

                                                           
458 W. Heisenberg, Philosophical problems of quantum physics, Ox Bow Press, 1979, p. 38. 
459 B. Van Fraassen, Lois et symétrie, Vrin, 1994. 
460 N. Cartwright, Nature's capacities and their measurement, Oxford University Press, 1989 ؛ 

M. Bitbol "Les lois de la nature: contingence ou nécessité", Cahiers de philosophie ancienne et du 

langage, 1998. 



272 

استعداد ما يفترض علاقة مع "جهاز تفعيل" ما، فإن الاستعداد نفسه مجرد من  تظاهر

عزى إلى جسم ما. عندما نسَبَ مفسرو النظرية الكمومية للحقول  العلاقة وي 

الاستعدادات أو الانبثاقات إلى ش يء ما تستكشفه أجهزة القياس )الأساس من "الفراغ 

"، أو "العمليات الفيزيائية العميقة"(، فقد تركوا لنا علاوة على ذلك الوجودي"، "العالم

 إنما يكمن الخيار الذي اختاروه: وهو خيار التحديدات الانبثاقية 
ً
أن نفهم أنه ههنا تماما

 إنما بشكل تقريبي، بحيث  بشكل صحيحالتي تنتمي 
ً
إلى جسم واسع أثيري غير محدد تماما

عتبر جهاز  وحيثلفكر أن نتأمله بطريقة انفصالية، يمكننا على الأقل من خلال ا ي 

. فالسألة هي أنه لكي نعتمد فكرة مواجهة 
ً
 خارجيا

ً
التفعيل بالنسبة لهذه الطريقة جهازا

ل، يجب على الأقل القبول بأن الاستعدادات لكل منهما  حاسمة بين الجسم وجهاز مفعّ 

ا بشكل خاص مستقلة عن هي استعدادات منفصلة بشكل صارم، وبعبارة أخرى أنه

. والحال أن مفهوم الفصل الحاسم لاستعدادات كثرة من الكينونات 
ً
بعضها بعضا

تة للنظرية الكمومية  زة والثبّ  النفصلة هو بالضبط مفهوم غير منسجم مع التنبؤات العزّ 

بقدر ما هو غير منسجم مع مفهوم الفصل الحاسم للتحديدات القاطعة لهذه الكينونات. 

 من هنا، فإننا نفهم أن بوبر كان قد تجنب اعتبار هذه الانبثاقات كانبثاقات وا
ً
نطلاقا

مستقلة بذاتها ومستقلة فيما بينها، كما كان سيكون الحال فيما لو نسبها بشكل خاص 

إلى أجسام معتبرة بالنسبة لأدوات التفعيل. تشتمل الانبثاقات البوبرية، في تعريفها، على 

 بالأحرى منها  وضعيةفهي عبارة عن انبثاقات  ؛461وضعية الجموعة
ً
 كينوناتعلاقة بدلا

هذه  داخلتنشأ فيما بينها العلاقة؛ فهي لا تكتسب كامل معناها إلا عندما ننظر لها من 

العلاقة. وفي حدودها القصوى، يمكننا إذا ما رغبنا بذلك أن ننظر لها كاستعدادات 

الكليانية يجب أن تعتَبَر على أنها ذاتية  للكون بمجمله، لكن مثل هذه الاستعدادات

 من اعتبارها 
ً
التفعيل وذلك فيما يتعلق بشرخ شبه اتفاقي داخلي خاص بالكون، بدلا

 عنها. وحتى إذا لم يكن هذا الجانب، 
ً
كمغايرة للتفعيلات عبر تدخل جهاز سيكون غريبا

                                                           
461 K. Popper, La théorie quantique et le schisme en physique, op. cit., p. 127. 



273 

جاه موضوع إنساني العلائقي بشكل كامل بالنسبة للانبثاقات، يشتمل على ارتباطها ات

 من نشاطات وأعمال ترتيب لوضوع ما، وأن وضعية 
ً
)من حيث أن العلاقات لا تنتج دائما

ه بالضرورة بوضعية تجريبية(، لكن يبقى أن عقبة  الجموعة الستدعاة لا يجب أن تشبَّ

مبدئية تعترض أن ننسبها لأي ش يء كان بمعزل عن الشروط حيث بإمكانها أن تتفعّل. 

، التي كان بوبر يستنكر إدخالها من قبل الذاتيةلانبثاقات على هذا النحو من تفلت ا

أنصار "تفسير كوبنهاغن"؛ ولكن على الرغم مما يمكن لفردة "موضوعي" البوبرية أن توحي 

 للـ به، فإن الانبثاقات ليست بالرغم من ذلك "قابلة للموضعة" بالعنى الإبستمولوجي

 
ً

 . قابلة للفصل للـ أو قابلة للإسقاط أماما

 تناقض الاستعدادات والتحديدات القطعية 6 -6

تنجم صعوبة أخرى، تصادفها محاولة إيلاء انبثاقات لأساس شامل ما، من طموحها 

م هي من 
َ
الأنطولوجي الكامن. يتعلق الأمر في النهاية بتأكيد أن الخصائص القصوى للعال

 بأن نقرن بهذا  الأمر  فية. ويتعلقرتبة انبثاقية بالأحرى من كونها من رتبة تصني
ً
أيضا

 وليستبشكل أساس ي التأكيد تأكيد أن "قوانين الطبيعة" هي قوانين غير تحديدية 

 
ً
 إدراك أن هذين  قوانينا

ً
تحديدية )انظر الفصل الثامن(. غير أنه ليس من الصعب جدا

قل؛ لأن التأكيدين يسقطان كلاهما تحت ضربة نقدية من النمط الكانطي في نقده للع

 من التأكيدين يعودان إلى محاولة مدّ مفاهيم الفهم والإدراك إلى ما وراء حدود 
ً
كلا

التجربة التي تكمن وظيفتها في تنظيم هذه الحدود. إن جزاء مثل هذا التجاوز هو ظهور 

 تناقضات، أي مواجهات وصراعات بين تأكيدات عقائدية متناقضة. 

ظهور "صراع خامس للأفكار التجاوزية" بين  يشير إلى H. Harthongكان هارتونغ 

 الأطروحة التي وفقها: 

"القانون النهائي للعالم هو قانون تحديدي بالكامل وكل ظاهرة عشوائية يمكن أن 

 نلحظها في العالم هي من أثر الشواش التحديدي"، 

 التي وفقها:  الأطروحة الضادةوبين 



274 

 يه حديدية جزئية يمكن أن نجدها فيهت"القانون النهائي للعالم هو الصدفة وأية 

 . 462أثر لقانون الأرقام الكبيرة"

 صراع 
ً
 صراع سادس للأفكار التجاوزية )هو أصلا

ً
لا بد لنا أن نضيف إلى ذلك حاليا

 مع الخامس(، بين 
ً
 التالية التي وفقها:  الأطروحةمرتبط جوهريا

ديد استعدادي أو "إن التحديدات النهائية للعالم هي تحديدات قطعية، وكل تح

 غير كامل للصيرورات القطعية التحتية"، 
ً
 انبثاقي ننسبه إلى أجسام ما يعكس تحليلا

 التي وفقها:  والأطروحة الضادة

"إن التحديدات النهائية للعالم هي تحديدات استعدادية أو انبثاقية، وكافة 

بين  للعلاقةالضمني التحديدات القطعية التي يمكننا التنبؤ بها هي انعكاس مرورٍ إلى 

 الخلفية الاستعدادية وأدوات التفعيل". 

لقد أصبح من الرجح أكثر فأكثر أن التجربة لا تستطيع الحسم بين الأطروحة 

والأطروحة الضادة، وذلك من خلال التواجد الشترك، في نظر النظريات الكمومية، 

لسياقية( والتفسيرات للتفسيرات ذات التغيرات الخفية القطعية )غير الحلية وا

 ضد الأطروحة،  العقلانيةالانبثاقية. يبقى أن نتفحّص الحجج 
ً
عرض حينا

 
البحتة التي ت

 بالعنى 
ً
 حقيقيا

ً
وحينا ضد الأطروحة الضادة، والتي هي قابلة لأن تجعل منهما تناقضا

 الكانطي. 

. فكل تحديد قطعي، بقدر ما 
ً
يهدف لأن والحجة القدمة ضد الأطروحة معروفة جيدا

يتم إيصاله أو إبلاغه، وحيث يكون علينا لتحقيق ذلك اللجوء إلى عملية الفصل عن 

 للش يء بالسماح 
ً
بإعادة مخطط ثنائي التفرع ابتداء من تفعيل أصيل، يَفترض  استعدادا

(، بامتياز. وكما كتب بلاكبرن، فإن "الصلابة تتوافق مع القاومة )وهي استعدادية تفعيل
                                                           

462 J. Harthong, cité par A. Dahan-Dalmedico, in A. Dahan-Dalmedico, J.-L. Chabert et K. Chemla, 

Chaos et déterminisme, Seuil, 1992  هنا، عكسنا عن قصد الأطروحة والأطروحة الضادة(؛( 

 :
ً
 J. Bouveresse, L'homme probable, Editions de l'Eclat, 1993; J. Harthong, Probabilités etانظر أيضا

statistiques, Frontières-Diderot, 1996. 



275 

". ومن هنا، فإن 463ة تكون قابلة للمعرفة فقط من خلال آثارها الديناميكيةبينما الكتل

الفكرة التي ترسخت عبر نجاحات النموذج الذري في مطلع القرن العشرين، بأننا 

سنستطيع دائما تحديد أساس قطعي لاستعدادات اللحظة، لا تصمد أمام هذه الحجة، 

نهاية. فهناك استعدادات تجد نفسها وقد أو على الأقل تكون محكومة بالانحدار إلى اللا

وصلت إلى تحديدات قطعية تفترض هي نفسها استعدادات لإعادة التفعيل، وهكذا 

دواليك. "فكما أن النظرية الجزيئية للغازات تعطينا فقط أشياء مزودة باستعدادات، 

 آخر سوى مخطط أفضل من الاستعدادات والقدرا
ً
ت. فإن تطور العلوم لن يعطينا شيئا

". إن الأساس القطعي النهائي الفترض، الإسقاط 464فعلى هذا النحو إنما تمض ي الفيزياء

الجسّد للتصنيفات الوضوعية، يتقلص إلى "]...[ ما لا نعرفه والعرَّف فقط بواسطة 

 ". 465القدرات والاستعدادات التي يحملها

: "إذا لم يكن ثمة Quineأما الحجة الرئيسية ضد الأطروحة الضادة فقد عرضها كوين 

إمكانية للتمييز بين استعدادات ش يء ما في التصرف وفق شكل معيّن ضمن ظروف معينة، 

والواقع البسيط بأنه يتصرف على هذا النحو ضمن هذه الظروف، عندها فإن كل ما يفعله 

 466الش يء يمكن أن ينسب لاستعداد ما
ً
". ووفق كوين، فإن مفهوم الاستعداد يكون محروما

الي من معنى مستقل بذاته. وهو بالنسبة له ليس سوى وسيلة للإسناد بشكل غير بالت

مباشر إلى ترتيب من التحديدات القطعية التي لا نفهمها بعد. "إن العبارة العامة للفظة 

"
ً
لا  

ّ
 مشك

ً
 بالأحرى منه دورا

ً
 ناظما

ً
. وهي 467]استعداد[ هي لفظة برنامجية، وهي تعلب دورا

 في سبيل 
ً
 بالأحرى  -وصف نهائي بمصطلحات ميكانيكية تشكل وعدا

ً
آلية وتصنيفية بدلا

 من وصف بديل. 

                                                           
463 S. Blackburn, Essays in quasi-realism, Oxford University Press, 1993, p. 255.  
 . 465الرجع السابق، ص.  464
 الرجع السابق.  465
466 W. V. Quine, The roots of reference, Open Court, 1990, p. 5. 
 . 00الرجع السابق، ص.  467



276 

يمكننا سبر جذور هذا الصراع الفكري إذا جمعنا التحليل العام لكانط حول 

مع بعض اللاحظات وثيقة الصلة بالوضوع لكوين حول  468الأطروحة الضادة للمنطق

ة الضادة تقودهما ببساطة قيم أو . فنصير الأطروحة ونصير الأطروح469الاستعدادات

هذه الاهتمامات على العالم. إن نصير  إسقاطاهتمامات مختلفة، وهما يحاولان 

الأطروحة )وبالتالي ناقد الأطروحة الضادة( محكوم باهتمام نظري، بل وتخميني: فهو 

العالم. وهو يسقط مثاله  هويريد إدراج عمله في النظور الناظم لوصف شامل لكيف 

الناظم في "آليات" تتضمن تحديدات قطعية. أما نصير الأطروحة الضادة )وبالتالي ناقد 

مناهج عملياتية الأطروحة(، فهو محكوم باهتمام عملي: ألا وهو عدم إغفال تضمين 

ضمن إجراءات التفعيل وإعادة التفعيل التي يرتكز عليها في نهاية الطاف كل إسناد من 

 يسقط شيئا ما على العالم. فهو يسقط عليه حدود التحديدات. غير أنه هو 
ً
أيضا

 التجربة نفسها. وهو بذلك إنما ينتهك 
ً

هذه الحدود على طريقته، طالا أن البرهان  أيضا

م ربما إلا بالنظر  قدَّ على أن هذه الحدود غير قابلة للتجاوز وأنها "أساسية" لا يمكن أن ي 

وم تجاوزها. وبقيامه بذلك، فإن نصير من الجهة الأخرى وبإظهار العائق الذي يقا

 بالعقائدية بمقدار ذنب خصمه نصير 
ً
الأطروحة الضادة يجازف بأن يصبح مذنبا

 الأطروحة. 

 عناور لتفكيكية أنطولوجية 7 -6

ما هي النتيجة التي نصل إليها بعد أن نقبل بالاستنتاج السابق بوجود التناقض؟ 

بملء طاقتهما، ونضع محصلة ما يبقى في نهاية  نترك لفرعي الكماشة النقدية أن يعملا 

 عملها في التسوية والتشذيب. 

خصوم الأطروحة الضادة محقون في الإشارة إلى أن الاستعدادات ليس لها أية 

استقلالية اتجاه الظروف التي تفعّلها، وإلى أنها تستطيع لهذا السبب أن تزعم بصعوبة 

                                                           
468 E. Kant, Critique de la raison pure, P.U.F., 1984, p. 360. 
469 W. V. Quine, The roots of reference, op. cit., p. 14. 



277 

 من الخزان للكمونات 
ً
الوجودة بشكل جوهري، من حيث ينثبق من وقت أنها تشكل نوعا

لآخر، إثر تفاعلها مع جهاز ما، تفعيل كبير وظاهر. يكمن رد الفعل الأولي بمواجهة هذه 

: الاستعدادات هي استعدادات 
ً
الصعوبة، كما سبق وذكرنا، في اعتماد وضع كلياني تماما

لداخلية. ولكن في هذه الكون بكامله، وهي تعبر عن نفسها بحسب كل من انشراخاتها ا

الحالة، قد يكون علينا أن نأخذ بعين الاعتبار حقيقة أن كافة تقسيمات الكون إلى أجزاء 

 لإعداد العلم نفسه الذي قاد إلى الفكرة الكليانية، 
ً
تحتية، وهو أمر لا غنى عنه منهجيا

( لدى هي تقسيمات محكومة بالاهتمام الخاص الوحيد )أو على الأقل بالحالة الطارئة

الذين يستخدمونها. يمكن لهذا الظرف أن يبدو كشكل من النقد الذاتي للكليانية 

 على الصعوبة نفسها يمكن 
ً
بواسطة نتائجها الخاصة. وهناك رد فعل آخر مختلف جدا

 470تحقيقاته الفلسفيةأن يتبدى بعكس ترتيب الأولويات، على طريقة ويتغنشتاين في 

investigations philosophiques بالأحرى 
ً
، أي أن نضع التفعيل قبل الاستعداد. فبدلا

 بمشاركة 
ً
من تخيّل أن التفعيل ينبثق من خلفية استعدادية، لنحاول أن نحيط علما

 آخر وفيها يتلاعب بكينونات ذات شكل 
ً
 وشكلية حينا

ً
الفيزيائي بلعبة تكون لسانية حينا

لك بتوقع الانبثاقات الإحصائية انبثاقي )متجهات الحالة( لوقت طويل قدر ما يسمح له ذ

 للظاهرات الفعّلة بطريقة كافية. 

أما خصوم الأطروحة، فهم محقون من جهتهم بالإشارة إلى أننا عندما نطبق 

د 
َ
 من الابتعاد عن التفعيل الذي ينتَق

ً
 كبيرا

ً
تحديدات قطعية، فإننا نكون قد أتممنا جزءا

تواطئه الجذري مع التفعيل، لأنه  وهماطة في الانبثاقية. إن التحديد القطعي يحفظ ببس

يرتبط مثل الاستعدادات الكلاسيكية التي يقول عنها بلاكبرن إنها حالة، بلعبة لغوية ذات 

قواعد استباقية أكثر صلابة بكثير )ولنقل تحديدية( من القواعد التي تخضع لها لعبة 

 الانبثاقات. 

                                                           
 يوضح السألة حول مفهوم "القاعدة" في:  470

ً
 انظر تعليقا

S. Kripke, Wittgenstein on rules and private language, Basil Blackwell, 1982, p. 97-98. 



278 

حقل مفتوح بشكل رحب. وقد ولجه وبالتالي، فإن حقل التفكيكية الأنطولوجية هو 

 وقوة. 
ً
 بطريقة أكثر اندفاعا

ً
 بحذر مفرط، لكن أحيانا

ً
 العديد من الكتاب حتى الآن، أحيانا

 .Kلنبدأ بالطريقة الحذرة. فمع الارتكاز على مفهوم الانبثاق، يمتنع كل من بوبر 

Popper  وتيللرP. Teller  أساس  في غالب الأحيان من إعطاء تفاصيل دقيقة حول

 عملية 
ً
 إلىتحديدات  نسبمحتمل. ويعارض تيللر على سبيل الثال بشكل واضح جدا

أشياء وبين عملية تطبيق مفهوم الانبثاق الذي يترك مسألة الأساس مفتوحة. إن "الحالة 

 لتيللر عن "]...[ انبثاقات بالنسبة لظهورٍ وفق احتمالية معينة تحت 
ً
الكمومية" تعبّر وفقا

". نلاحظ هنا الاستخدام الضبوط للعبارة الواسعة والطاطة 471مختلفةشروط تفعيل 

"انبثاقات بالنسبة لا سوف يظهر"، وليس للعبارة الشائعة أكثر "انبثاق ش يء ما للظهور 

بَرّر هذا الخيار من جهة أخرى بعد  بطريقة ما" والتي تتضمن الإسناد إلى أساس ما. وهو ي 

بما هي تحدد « الحالة الكمومية»سيكون علينا أن نفهم عدة صفحات على النحو التالي: "

الانبثاقات من أجل ظهور الخصائص، لكن يمكننا أن ننفي بطريقة متسقة أنه يجب أن 

ضع بين ه وقد و  نفسَ  الأساس  هذا بعد أن وجد ف". 472يوجد ش يء ما فيها يدفع الحالة

 من قبل تيللر بالإنكار الص
ً
ريح. أما بوبر، فلا يتردد من هلالين، فها هو يجد نفسه مهددا

ل  دخ 
 
دون أي ذكر أو إشارة الانبثاقات،  سوى جهته في استخدام نموذج متوالية زمنية لا ت

طرح مسألة حالة تتأتى من إلى حامل أو أساس
 
 ما نجد لديه عبارات حيث ت

ً
. وغالبا

ذا . وهك473انبثاقات ماضية، حيث تشتمل هذه الحالة بدورها على انبثاقات مستقبلية

فقد وضع بوبر رابط تتابع مضبوط بين الحالات وحدها والانبثاقات، أو بين الحالات 

الانبثاقية، العلقة في "فراغ" لا يعمل كأساس بديل بل كوضع بين قوسين لوظيفة 

 الأساس نفسها. 

                                                           
471 P. Teller, An interpretive introduction to quantum field theory, op. cit., p. 105. 
 .019الرجع السابق، ص.  472
473 K. Popper, La théorie quantique et le schisme en physique, op. cit. 



279 

هو الذي وضع الطريقة الأكثر فظاظة في تفكيك  P. Daviesكان دافيس 

". ووفقه، فإن هذا Rindlerى ظاهرة "جسيمات ريندلر ، وذلك كردّ عل474الأنطولوجيا

الوضع الغريب، حيث نكشف عن جسيمات بواسطة كاشف مسَرَّع ضمن ما هو معرَّف 

)وليس فقط مفهوم تحديد  الجسيم"فراغ"، يجبر على القبول بأن مفهوم  كـ مع ذلك

 بمعنى غير ملتب
ً
 ومعينا

ً
س إلا وتعريف جسيم ما( لا يمكن أن يجد نفسه مخصصا

. ولكن ما أن يتحرر هذا الفهوم من 
ً
روابطه التاريخية، بالنسبة لإطار تجريبي محدد تماما

العامة للأسلوب البوري )نسبة إلى بور(، ووفقه لا نستطيع إقامة فصل فإن اللاحظة 

، تجازف بأن يكون لها 475واضح بين شكل التحديدات التجريبية والحتوى الدلالي للنتائج

بعد كية إلى ما وراء النقد الوجه لأساس "منظومة جسيمات". ألا ينطبق ذلك نتائج تفكي

على الكثير من الرشحين من الركائز الأخرى:  mutatis mutandisإجراء التعديلات اللازمة 

عّل؟
َ
ف
 
د الحتمَل، بل والفراغ ال  مثل الحقول الخاصة، والحقل الوحَّ

قة"، في أحسن الأحوال، علينا أن نحاول على 
ّ
هذا النحو تخيّل انبثاقات "معل

محرومة من الركيزة والأساس. وفي أسوأ الأحوال، كما اقترحنا ذلك أعلاه، سيكون من 

اللازم ربما أن نبتعد لسافة معينة فيما يتعلق بالرواسب الأنطولوجية التي ينقلها مفهوم 

ة، الؤلفة من تلاعبات الانبثاق، والبقاء على التخوم الباشرة بين "لعبة البحث" من جه

تجريبية وتشكيلات تنبؤية واستخدام للغة، ومن جهة أخرى، التفعيلات الفردية 

العشوائية. غير أن هذا الخيار الأخير يقودنا كما يبدو إلى التخلي عن كل ما كان يشكل 

ر العنى والدافع العميق للمشروع العلمي. كنا نعد أنفسنا بأن العلم لن يبعدنا أكثر فأكث

عن "الحالية" من خلال تشييداته العقلية إلا لكي يقودنا باتجاه مستقبل مشرق لواقعية 

أكثر واقعية وحقيقية من حالية الظاهرة: ألا وهي الواقعية التي سوف تدركها وتلتقطها 

                                                           
474 P.C.W. Davies, "Particles do not exist", in S.M. Christensen, (ed.), Quantum theory of gravity, 

Adam Hilger, 1984. 
475 B. Hiley, "Vacuum or holomovement", in op. cit. 



281 

 من هنا، كنا سنضيف أننا سوف نصل 
ً
كياناته النظرية بشكل تدريجي ومتلاق. وانطلاقا

م في نقطتين. في الدرجة الأولى، كنا سوف إلى إغلاق دائرة ا
َ
لحصلات العلمية للعال

بعين الاعتبار كظاهرة موسعة للحقائق الأعمق الحالية نفسها نتوصّل إلى أن نأخذ 

 على تفسير 
ً
الكتشفة بواسطة العلم. وبالدرجة الثانية، سوف نصبح قادرين استدلاليا

ك باستحضار تماثلها الجزئي مع "واقع" ملاءمة النظريات العلمية في مجال صحّتها وذل

تتم مقاربته بشكل مقارب. فهل يمكننا أن نترك مثل هذا الثال يضيع، باعترافنا بغموض 

نبَذ تحت ناظرينا في لعبة 
 
الحالية بمواجهة محاولات اختزالها، وبترك جهود التنظير ت

ابعها الذي لا أساس شكلانية لا تتوصل نجاحاتها العملية بشكل جيد لإخفاء ط -لسانية 

له؟ فلكي يكون ثمة خسارة حقيقية، يجب أن يكون ثمة ش يء هام لفقده وخسارته ولا 

ش يء نربحه بالقابل. غير أننا في الحالة الراهنة نجازف فقط بخسارة الوهم، ويمكننا أن 

 نربح طريقة جديدة في فهم وتبرير بنية صورياتنا النظرية. 

لرجعي للحالية من خلال نتاج الإعداد النظري. لنعد إلى أ( الوهم، هو وهم التفسير ا

لديمقريطس الذي أشار منذ ذلك الوقت أنه إذا كان يمكن بواسطة العقل  B135القطع 

الحقيقة الوحيدة، محيلين الحسوس إلى مجرّد اتفاق،  همااعتبار أن الذرات والفراغ 

 على فإن الحسوس سوف يبقى مع ذلك الطريق الوحيد لاختبار 
ً
البناء العقلي. لنمر أيضا

، والذي أشار إلى أسبقية واقع وقانون "عالم Husserlالتي طرحها هسّيرل  Krisis"الأزمة" 

أية "بنية تحتية" شكلية تزعم أنها تبرره بالقابل.  عنوتساءل  Lebensweltالحياة" 

الأسئلة الذي  ولنطرح نسخة من هذه اللاحظة أكثر خصوصية في الفيزياء العاصرة. أحد

طرح هو التالي: كيف نأخذ بعين الاعتبار بأثر رجعي عبر النظرية الكمومية   ما ي 
ً
غالبا

للمدى الذي لدى الجرب لاستخدامه في التحديدات القطعية على الستوى الجهاري 

 زعم عناصر الصورية 
ً
)لنقل تحديدات أجهزته( إذا لم نعد نأخذ على محمل الجدّ أبدا

هذه  لكوناتش يء ما، على الستوى الجهري / الصغائري  لـ صف "حالات"الكمومية بو 

الأجهزة نفسها؟ إحدى الطرق التبعة لتحييد هذا السؤال هي الإشارة إلى أن استخدام 



281 

الإثبات ما بين الذاتي،  شرط إمكانيةالتحديدات القطعية في بيئة الجرّ ب ووسطه يمثل 

ما كانت: فالتنبؤ يركز على هذا وليس بالأحرى على أي الشترك، لأية صورية تنبؤية مه

ذاك، أي على تحديدية قطعية تقع في قلب سويته ثنائية التفرع. غير أن الشروع الذي 

يرتكز على إرادة أخذنا بعين الاعتبار لشروط إمكانية معرفة ما من خلال محتوى العرفة 

 
ً
من الوهم. أضف إلى ذلك،  التي أصبحت ممكنة يحمل هنا كما وفي أي مجال آخر شيئا

أننا نتوصل )وهذا غير مهمل على الستوى النهجي( إلى البرهان بأن محتوى العرفة 

والتنبؤات التي تسمح بالقيام بها لا تدخل في تناقض شروطها السبقة التي لا غنى عنها. 

كمومي وإلى وهنا يكمن الدور الحدود الذي أنسبه إلى نظريات فك الترابط في اليكانيك ال

 . S. Haroche 476تعزيزها التجريبي الحديث من قبل فريق هاروش

 -ب( الطريقة الجديدة في تبرير بنية الصوريات النظرية هي النهج البراغماتي 

التجاوزي. وهي تشتمل على تبرير بنية صورية اليكانيك الكمومي، ليس من خلال 

 من تحديدات بحتة(، تسجيلها في خطوط قوى واقع مستقل مسبق البنيان 
ً
)كان مشكلا

بل من خلال قدرتها على أن يجمع في صوريته معايير النشاطات التجريبية للتنبؤ 

"التفسير" الواقعي لنجاح  بـ . وهكذا يتم تجنب الصعوبات الرتبطة477)الاحتمالي( بنتائجها

مستقل عن النظريات الفيزيائية )الذي تنحو وفقه النظريات إلى عكس بنية العالم بشكل 

أية صلة معنا( دون الحاجة مع ذلك إلى التعليق التجريبي للحكم. "التفسير" البديل هو 

أن النظريات تترجم على مستويات مختلفة الشروط الصريحة للفعل الأكثر حيوية 

عالكون:  -مع  -علاقته  -في  -للكائن 
ّ

 ما ستحصّل هذه العلاقة من نتائج لنفسها.  توق

بة، لا يجب أن يبقى سوى عنصر واحد غير قابل للإدراك بشكل ووفق هذه القار 

التجاوزية  -كامل من خلال الصورية النظرية، وبالتالي من خلال الطريقة البراغماتية 

                                                           
476 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique, op. citP M. Bitbol, 

Schrodinger's philosophy of quantum mechanics, Boston studies in the philosophy of science, 

Kluwer, 1996. 
477 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique, op. cit. القطعين 

ً
-0؛ وانظر أيضا

 من هذا الكتاب.  5-3و  1



282 

 بالأحرى من نتيجة أخرى من بين 
ً
للتبرير: ألا وهو واقع الحصول على هذه النتيجة بدلا

ذة. بعبارة أخرى، ش يء ما  مفردكافة النتائج المكنة، وذلك خلال حدوث  للتجربة النفَّ

 بحتة.  حاليةيقتض ي 

 خاتمة: "اخصلاء" كعلاج 8 -6

 وتتوافق مع 
ً
إن الخلاصات التي يمكننا استخلاصها من هذه التأملات بسيطة جدا

الفكر الويتغنشتايني. فهي تعود على الستوى الفلسفي إلى حلّ للمسائل، وعلى مستوى 

 . الحياة إلى مؤشر علاجي

 اعتبار نجاح تنبؤي، متعلق بنشاط تجريبي 
ً
الخلاصة الأولى هي أنه من التهوّر جدا

مضبوط، كبرهان على أننا توصلنا إلى حقيقة مطلقة. وهو أمر نموذجي بالنسبة لعبادة 

حديثة وغربية للفعالية، كما أنه يشتمل على اعتبار القدرة على الفعل كعلامة ثابتة على 

كس على اعتبار أن محكّ قيمة العرفة هو مقدرتها على خدمة قدرة معرفة أصيلة، وبالع

 الفعل. 

أما الخلاصة الثانية، فهي أن صيرورة اتخاذ مسافة اتجاه الحالية، التي بدأت مع 

 عن الإيفاء بوعدها الضمني، الذي 
ً
اللغة وتوسعت من خلال العلوم، لا تزال بعيدة جدا

منظومة فهم كامل "للأشياء منذ خلق العالم".  كان استعادة هذه الحالية بإدرجها في

فعلى هذا النحو إنما نستطيع أن نفهم دون شك اللاحظة التالية لويتغنشتاين: "]...[ في 

ت فيه كافة السائل العلمية المكنة، فإننا لا نكون قد 
ّ
ل الوقت نفسه الذي تكون قد ح 

ذلك؟ إنها بالأحرى تحريض  . هل يجب أن يكون ثمة فشل ما في478عرضنا بعد لشكلتنا"

على القيام بأبحاث عن / في الحالية، كتتمة لا غنى عنها للبرنامج العلمي في الاضطلاع 

 الخارجي بالخلفات الحققة للحالية. 

 للفراغ كمنطقة من الفضاء 
ً
الخلاصة الثالثة هي أننا طالا صغنا على التتالي مفهوما

 نسبيةان من الكمونات، فقد ارتكزنا على محرومة من الادة، ثم كحالة أساس لخز 

                                                           
478 L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, Gallimard, 1971, remarque du 25 mai 1915. 



283 

تعريف التحديدات، والحالات، والانبثاقات، كما وأسسها الفترضة )منظومات 

. 479الجسيمات، الحقول، بل والفراغ الوجودي(، وذلك بمواجهة شروط ومعايير التجريب

كانط فمن مسألة أنطولوجية الفراغ، انحرفنا نحو مسألة العلاقة، التي كان قد أبرزها 

في العبارة التي افتتحنا بها هذا الفصل، وذلك بين التأكيدات القطعية أو الاستعدادية 

 إلى مفهوم 
ً
التي تتعلق بالفراغ ووسائل إثباتها. وهكذا فقد توصلنا عن غير قصد تقريبا

ثالث للفراغ )ليس له صلات أخرى مع الفهومين السابقين سوى الحتوى العام لغزى 

تحليلهما(. وهذا الفهوم الثالث هو  محصلةإنما الذي فرض نفسه مع  "غياب الش يء"،

( في بوذية "الدرب الوسط"، والتي تقود إلى الانبثاق Sunyataسونياتا مفهوم "الخواء" )

الشترك التعلق بكل ما هو ظاهر. "إن ما يظهر بطريقة مرتبطة أو تابعة، كما يكتب 

ء ]...[. فش يء ما لم ينبثق بطريقة مرتبطة أو ، هو ما نسمعه بواسطة الخلا480ناغارجونا

 لا يوجد"
ً
. وعلى عكس الفهومين 481متعلقة لا يوجد. وبالنتيجة، فإن شيئا ما ليس فارغا

د محاولة تجسيد له. وفي  للـ السابقين للفراغ، فإن هذا العنى الثالث
ّ
 ما ول

ً
"فراغ" نادرا

يكن لديهم أي عذر، لأنه كان قد تم  كل الأحوال، فإن الذين خضعوا لإغراء الحاولة لم

. ويفسر غارفيلد 
ً
 .Jالتأكيد لهم منذ البداية أن الفراغ موضوع البحث لم يكن مناسبا

Garfield  درب الوسط»أن "الخلاء نفسه في » 
ً
 موجودا

ً
 بذاتههو فراغ. فالخلاء ليس فراغا

هو سمة مميزة لهذا خلف حجاب من الوهم الطابَق مع الواقع الاتفاقي )للظهورات(؛ بل 

. إنه طريقة للتعبير عن تعارض كل تأكيد يرتكز على الفكر القائل 482الواقع الاتفاقي"

                                                           
 من أجل تطوير لوضوع "النسبويات الوصفية"، راجع  479

M. Mugur-Schachter, "From quantum mechanics to universal structures of conceptualization and 

feedback on quantum mechanics", Foundations of physics, 23, p. 37-122, 1993. 
الثاني هو الفيلسوف البوذي الرئيس ي في الطرح العروف بـ "الركبة العظيمة"، وقد عاش في الهند في القرن  480

 للميلاد. 
481 Nagarjuna, Mulamadhyamakakarida XXIV, 18, in J. Garfield, The fundamental wisdom of the 

middle way, Oxford University Press, 1995, p. 304. 
482 J. Garfield, The fundamental wisdom of the middle way, op. cit., p. 91. 



284 

بوجود جواهر أساسية؛ فهو يشير إلى غياب "الطبيعة الخاصة" وإلى إمكانيات التمييزات 

 كان الش يءالجوهرية 
ً

 . أيا

و يهدف على العكس ليس ثمة بالتالي لهذا الفراغ أي قصد لأساس أنطولوجي. بل ه

 إلى تلبية وظيفة علاجية بمواجهة التصلبات الوجودية التي تميل إلى الاستقرار في 
ً
تماما

 مخر التحجرات الأنطولوجية. 



285 

 ماذا يعني "فهم اليكانيك الكمومي"؟ - 7

 

يمكننا ]...[ إعلان ش يء ما حول ما يجري "

في العالم، ولكن ليس حول العالم بما هو ما 

 ."ش يء ما يجري فيه

 J. Bouveresseج. بوفريسّ 

Wittgenstein, la rime et la raison 

 

 

ذكرنا فيما سبق بشكل متواتر فكرة )كانت مألوفة لدى كل من بور وهايزنبرغ( أن 

اليكانيك الكمومي يعبّر عن وضعية تشابك لا ينفصم للوسائل التجريبية للاستكشاف 

سبَت م
 
 الصعوبة الظاهرة في استخدام اليكانيك مع الوسط الذي تستكشفه. وقد ن

ً
جازا

من  حتملة للواقع إلى "القرب العمي"الكمومي من أجل تحرير وكشف سمات خاصة م

 بالأحرى من نسبها إلى بعده الفرط. لا بد لنا بالتالي من إعطاء شكل 
ً
هذا الواقع، بدلا

د هذا التحوّل في واتساق للتصور الجديد للنظرية الفيزيائية التي تفرض نفسها بع

نظرية التمثيلات الإبستمولوجية. فما الذي يمكن أن تكون عليه نظرية ما إذا لم تعد 

theoria  بالفهوم الأساس ي لها، أي تأمل منهجي لصيرورة طبيعية يفترض أنها خارجية؟

وماذا يجب أن يشبه نمط تنظيم عقلي للنشاطات التجريبية وللظاهرات الناجمة عنها 

، لن يكون موضوعها أن "]...[ تقطع حدود عالم Cassirerا يكتب كاسيرر التي، كم

منا اجتياز هذا العالم التجريبي 
ّ
 نحو عالم التجاوز، بل أن تعل

ً
التجربة لكي تجهز لنا منفذا

 1"؟ نقترح بدايات أجوبة على هذه الأسئلة في القطعين 483بشكل مريح سكناهبكل ثقة، و

 . 2 - 1و  3 -

                                                           
483 E. Cassirer, La philosophie des lumières, Agora-Fayard, 1996, p. 52. 



286 

ر بشكل جذري إلى هذا الحدّ طريقتنا في تصميم النظرية الفيزيائية، ولكن، أن نغي

فهذا يعني أن نغير في الوقت نفسه طبيعة ما ننتظر الحصول عليه عندما نطلب من 

النظرية أن تساعدنا في "فهم" ش يء ما في الظاهرات الفيزيائية. ربما كان ذلك يعني 

 أن 0944ذ عام الاقتراب من هذا اليوم، الذي أعلن عنه بور من
ً
، حيث سنستطيع أخيرا

مَ »"]...[ نفهم ماذا تعني كلمة  ه 
َ
 1". إن الهمة الأولية التي يجب إنجازها، في القطعين 484«ف

، سوف تكون بالتالي تحليل شعور "عدم الفهم" الذي عبّر عنه العديد من 4 - 1و  0 -

 الفيزيائيين بمواجهة اليكانيك الكمومي. 

 فهم  نظرية فيزيائيةفهم  نّ ، و  1 -7

-M. Gellمان  -لننطلق من التعريف الذي يوضح لنا ما هو اليكانيك الكمومي لجيل 

Mann اليكانيك الكمومي، هو هذا العلم الغامض والحيّر، الذي لا يفهمه أحد منا" :

". إن مثل هذه الجملة يبدو أنها تطرح 485بشكل حقيقي، إنما الذي نعرف كيف نستخدمه

 ع
ً
 في الوقت الراهن، عبر التقريب الذي تحديا

ً
لى إحدى نظريات الفهم الأكثر شيوعا

 تقيمه بين "معرفة الاستخدام" و "عدم الفهم". 

وفق قول مأثور تناولته شروحات كثيرة لويتغنشتاين الثاني، فإن "معنى الكلمة هو 

  ". فبالنسبة لويتغنشتاين، إن فهم معنى كلمة أو جملة486استخدامها في اللغة
ً
هو أولا

معرفة استخدامها في عدد من الظروف الحقيقية أو الممكنة، والتصرف بعد ذلك 

( ابشكل صحيح 
ً
 )إنما ليس إجباريا

ً
تجاه بيانها ونطقها بواسطة أحد التحدثين، وهو أخيرا

                                                           
484 W. Heisenberg, La partie et le tout, Albin Michel, 1972, p. 47 sq. 
485 M. Gell-Mann, "Questions for the future", in J.H. Mulvey (ed.), The nature of  matter, Oxford 

University Press, 1981. 
 die bedeutung  eines Wortes ist sein Gebrauch in derتخدامه في اللغة" )"معنى الكلمة هو اس 486

Sprache كما ورد في ،)L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Basil Blackwell, 1953, 43 مع .

جميع ذلك فإن بداية هذا القطع يخفف هذا التأكيد: "بالنسبة لصف واسع من الحالات ـ ولكن ليس في 

، فإنها يمكن أن تعرَّف على النحو التالي: معنى كلمة ما هو استخدامها «معنى»الحالات ـ التي نستخدم فيها لفظة 

 في اللغة". 



287 

. فإذا نقلنا هذه اللاحظات من ممارسة اللغة الشائعة إلى 487تقديم تفسير مرضٍ لها

فيزياء، فإننا سوف نحب لو استطعنا القول إن التمكن الكامل من ممارسة وتطبيق ال

استخدام نظرية فيزيائية هو بحد ذاته ولوحده البرهان على أن مستخدمها يفهمها. 

رَة على الاستخدام بدون فهم،  -أليست الحالة التي يصورها جيل  مان، وهي حالة مَقد 

ب أن نعزل شهادة أولئك الذين أليست ضمن هذه الظروف غير قابلة للتصور؟ ألا يج

 قابليتهم التميزة 
ً
يدّعون عدم فهم اليكانيك الكمومي في الوقت الذي يترجمون فيه يوميا

 لاستخدامه من خلال أعمال جديدة تنبؤية أو تكنولوجية؟

ك بالأسباب التي لدى الكثير من الفيزيائيين في 
ّ
؛ فعلينا ألا نشك

ً
دعونا لا نتسرع كثيرا

 الشكوى من 
ً
عدم فهمهم للميكانيك الكمومي، وذلك بسبب تصوّر لا يزال مختصرا

ويعمل من جانب واحد للفظة "فهم". زد على ذلك أنه "تصور" ليس بلا شك سوى الرسم 

ة 
َ
ل
َ
رة اتجاه مماث الكاريكاتوري لتصور ويتغنشتاين. فمهما كانت في الواقع التحفظات البرَّ

فإن ويتغنشتاين لم يهمل السافة التي تفصل "، 488نفسانية للفهم مع "تجربة داخلية

ن بشكل كامل الاختلاف  ع في هذه الوضعية. فقد ثمَّ ل عن الستم  ر والنفص  م التحرّ  الترج 

م موضع التطبيق لعرفة إذا كان مثل هذا الستمع يفهم ما  بين العايير التي يضعها مترج 

". وقد ت
ً
جنّب الاستخدام الخاطئ للألفاظ يقال له، وما يسميه الستمع نفسه "فهما

الشتمل على عدم تناول ظاهرات الفهم إلا ابتداء من وضعية من يحاكم ويحلل من 

، فقد أمكن اعتبار 
ً
الخارج صحة إجابات مستمع على استثارة لغوية. وعلى العكس تماما

هة إلى الترجم النفي  والغترب؛ فلسفته الثانية كنصيحة بالعودة إلى الوطن والأصول موجَّ

، أي إعادة إدماج مجتمع في «إعادة التحوّل إلى الإنساني»"]...[ تنفيذ نوع من  بـ إنها أمرٌ 

                                                           
487 G.P. Baker & P.M.S. Hacker, An analytical commentary on the Philosophical Investigations 

(volume 1), Basil Blackwell, 1980, p. 277.  
 أفهم كلمة ما ]...[ في حين أتأكد فيما بعد أنني لم أكن أفهمها؟"،  488

ً
"أفلا أتخيل نفس ي في بعض الأحيان أيضا

L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen ،036، الرجع السابق . 



288 

بعد منه ]...[
 
". فإذا كان الترجم يريد أن يعرف ما هو 489الفهم بعد أن كان قد است

"الفهم"، فإنه لا يستطيع ببساطة أن يوائم العايير ويعاين ويقدّر الأعراض السريرية 

بيب منفصل عنها؛ إنما عليه قبل كل ش يء أن يغوص ويغمر نفسه في ممارسة كط

. وإذا ما فعل ذلك، فإنه يوشك بأن يلحظ بسرعة كبيرة السافة التي تظل قائمة 490اللغة

بين الفهم ومعيار الاستخدام الجيد: "]...[ إننا نفهم مغزى كلمة معينة عندما نسمعها أو 

وما ندركه بهذه الطريقة هو بكل تأكيد ش يء ما مختلف نلفظها؛ إننا ندركه في ومضة، 

 ". 491المتد في الزمان« الاستخدام»عن 

لهذه اللاحظة، فيما  الإيجابيتأمل ويتغنشتاين، دون أن يحمّل نفسه الحتوى 

الإغراء الذي يمكن أن ينجم عن مثل هذه  فعلى عكس .سلبيتحمله من مضمون 

 من اللاحظة إذا أخذت بحرفيتها، فإن 
ً
بين الفهم  الخلطويتغنشتاين يحاذر جيدا

 في العيب الذي 
ً
و"الشعور" بإمساك ش يء ما وإدراكه في لح البصر. فهو لم يقع أبدا

: العيب الذي يشتمل على إرادة إعداد نظرية للمعنى F. Récarnati 492شجبه ريكارناتي

التعلق بها. وهو يحاول  على العنيّ  شفافيتهاترتكز على تمثيل أو تقديم إشارة مفتوحة عبر 

ث من منظور الإشارة إلى أنه،  ، لا يبدو أن فهم لفظة ما الستمع، أو القارئ أو التحدّ 

يتطابق مع استخدامها الصحيح في الاض ي ولا مع بيان واضح لقواعد استخدامها 

 التأكيد )على الأقل 
ً
الصحيح. وضمن هذا النظور، فإنه لن يكون من غير الدقيق جدا

شفافية. وببساطة،  مثلبالنسبة للمستمع أو القارئ  يظهرفق نمط مجازي( أن الفهم و 

                                                           
489 J. Bouveresse, "Herméneutique et linguistique", in H. Parret & J. Bouveresse (eds.), Meaning and 

understanding, W. de Gruyter, 1981, p. 152 ؛ وقد أعيد نشر هذا النص بشكل منفصل مع نص آخر

 J. Bouveresse, Herméneutique et، وذلك في "Wittgenstein et la philosophie du langageبعنوان: "

linguistique, Editions de l'Eclat, 1991 . 
 J. Mac Dowell, "Anti-realism and the epistemology of understanding, in. 426. الرجع السابق، ص 490

H. Parret & J. Bouveresse (eds.), Meaning and understanding 
 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen . 036الرجع السابق، ص.  491
492 F. Récanati, La transparence et l'énonciation, Seuil, 1979 . 



289 

من أجل الض ي أبعد فأبعد في اتجاه الخيارات الكبرى لفلسفة ويتغنشتاين الثاني، 

 بالأحرى من مصطلحات رؤيا تأملية:  المارسةسيكون علينا التعبير بمصطلحات 
ً
بدلا

، من قلب ممارسة الستمع أو القارئ طاب أو نص ما، القول على سبيل الثال إن فهم خ

« نحيا في صفحات كتاب ما»يعني القدرة على الإندراج في أشكال حياة تتوافق معه. "فأن 

 ما" كما كتب ويتغنشتاين في نهاية تأمل حول القصد
ً
 شيئا

ً
 . 493يعني فعلا

ية للفظها بطريقة وبالإجمال، فإن فهم لفظة أو جملة، ربما يعني أن تكون لدينا الأهل

تكون فيها، إذا نظرنا إليها من الخارج، قابلة للوصف من خلال توافقها مع قاعدة 

هين صراحة بواسطة القاعدة عندما  استخدام، لكن هذا لا يعني بالتأكيد أن نكون موجَّ

 الحاولة بدرجة أقل لإعلان القاعدة. 494نلفظها
ً
 ، ويعني أيضا

غوي وفق وجهة النظر أو الشاركة العملية مكافئها إن لازدواجية محصلات الفهم الل

عَدّ مقدرة الفيزيائي العاصر على التنبؤ بالأحداث 
 
في الفيزياء. فبالنسبة لشخص عادي، ت

؛ بل وهذا 
ً
 على أن درجة فهمه للطبيعة هي درجة عالية جدا

ً
 معياريا

ً
 لقاعدة مؤشرا

ً
وفقا

ل عليه. وا  .Mمان  -لفيزيائي يقول بالضبط )وفق جيل ما يقوله هنا الفيزيائي الذي يعوَّ

Gell-Mann  بعد فاينمانR. Feynman  وكثيرون آخرون( إنه مع معرفته التعبير عن

 القاعدة ومع كونها تقوده وتوجهه فإنه لا يفهم. 

 للفرق بين القدرة على التصرف بشكل متوافق مع قاعدة ما وأن نكون 
ً
نجد تمثيلا

هين بواسطتها بشكل صر  يح، بين معيار للفهم وفهم مباشر، في التجربة الذهنية موجَّ

"الغرفة الصينية"، والتي  بـ . وهي التجربة العروفةJ. Searle 495الشهيرة التي اقترحها سيرل 

                                                           
493 L. Wittgenstein, Grammaire philosophique, Gallimard, 1980, 98, p. 154-155 . 
 ,W.V. Quineمن أجل الفرق بين السلوك اللساني  الوافق لقاعدة والسلوك اللساني الذي تقوده قاعدة، راجع  494

"Methodological reflections on linguistic theory", in D. Davidson & G. Harman (eds.), Semantics for natural 

languages, Reidel, 1972 في 
ً
 وافيا

ً
 توضيحيا

ً
 ,.P. Engel, Davidson et la philosophie du langage, P.U.F؛ ونجد شرحا

1994, p. 293 . 
495 J. Searle, "Mind, brains and programs" (1980) مع اعتراض غير منشور لفودور( ،J.A. Fodor  :في ،)ورد من سيرل

D.M. Rosenthal (ed.), The  nature of mind, Oxford University Press, 1991 . 



291 

يمكن تلخيصها على النحو التالي. يوجد شخص فرنس ي داخل غرفة لا تحتوي سوى على 

ية وكتيّب يبين باللغة الفرنسية شيئين: شاشة تظهر عليها أشكال كتابة تصويرية صين

مجموعة من قواعد استخدام هذه الأشكال التصويرية. والكتيب لا يتطابق في ش يء مع 

قاموس ما أو مع أي ش يء آخر مساعد في الترجمة، إنما هو يشتمل فقط على متتالية من 

ه التعليمات تحدد أية سلاسل من الإشارات تكون مقبولة في "الخرج"، إذا كانت هذ

بلت في "الدخل". تشتمل اللعبة بالتالي بالنسبة للشخص 
 
السلسلة من الإشارات قد ق

الفرنس ي في الغرفة على "الإجابة" على متتاليات الأشكال التي تندرج على شاشته مع 

متابعته الدقيقة لتعليمات الكتيب بين يديه. والنتيجة: إذا تم النظر من الخارج إلى هذه 

حدث صيني، فإن "الإجابات" التي يقدمها الشخص الفرنس ي )أو النتائج من قبل مت

بالأحرى القدمة بواسطة الغرفة بكاملها، مع الكتيب الوجود فيها( تكون متوافقة بشكل 

. غير أن سيرل يلاحظ أننا لو سألنا الشخص 496كامل مع معايير "فهم" ممتاز للغة الصينية

 من الجمل الصينية التي كانت تندرج الفرنس ي فإنه سوف يؤكد بشدة أنه لم يفهم ش
ً
يئا

لجمل بالنسبة لعلى الشاشة. وهذا فيما يتعلق بالجمل التي كانت ترد في "الدخل" كما 

التي كانت تظهر في "الخرج"، بعد أن اتبع خطوة خطوة تعليمات كتيبه. فالنتيجة واضحة 

ا وراء معاييره الفهم إلى م هوبالتالي وتفرض نفسها. فنحن لا نستطيع القول ما 

 فهو ليسالفهم.  ليس هوالخارجية، لكن يمكننا بشكل كامل القول من جديد ما 

التشغيل الوحيد الصحيح لقواعد الاستخدام. وحتى الخصوم الأكثر محاربة لأطروحة 

                                                           
وحده بطء التفاعلات الآتية من الغرفة يمكن أن يوقظ بعض الشكوك. ويذكر هوفستادتر ودينيت بهذا  496

ين الفهم الإنساني والفهم الذي البطء لكي يدحضا نتيجة سيرل التي وفقها توجد مسافة لا يمكن قطعها ب

يمكن أن يكون لحاسوب وفق برنامج ذكاء صنعي: "]...[ فلكي يستطيع إنسان أن يتمثل ويحاكي بيده هذا ]...[ 

البرنامج للذكاء الصنعي، سيكون عليه القيام بعمل شاق ومضن بشكل لا يمكن تصوره لأيام إن لم نقل 

ني أن نعرف كيف نستخدم" يتم إكماله هنا وفق العبارة "الفهم، يعني لأسابيع أو لأشهر". إن شعار "الفهم، يع

 D.R. Hofstadter, D.C. Dennett, The mind's I, Basicأن نعرف كيف نستخدم بسرعة كافية"، كما ورد في : 

books, 1981 . 



291 

. فالفهم الكامل لخطاب معلن بلغة أجنبية غريبة عنا لا 
ً
سيرل يعترفون بذلك تلميحا

، من خلال توافر صريح لجموعة من قواعد الاستخدام، بل يظهر، بالنسبة لستمع

 لنقاش التجربة الذهنية لسيرل الذي  اختفاءبالضبط من خلال 
ً
هذه القواعد. وفقا

، "فإن كل شخص يقوم Dennettودينّيت  Hofstadterيقترحه كل من هوفستادتر 

انية غير بالتجربة سيدرك الوصف التالي: سرعان ما سوف تصبح أصوات اللغة الث

 بالأحرى من الاستماع إليها، كما نرى عبر النافذة بدلا  -مسموعة 
ً
نسمع من خلالها بدلا

 نجد اللاحظة التي وفقها حتى إذا لم تكن هناك 497بالأحرى من رؤية النافذة
ً
". وهنا أيضا

ص هذا العنى إلى شعور 
ّ
"الإدراك الباشر" صحيحة، فإن الفهم  بـ أية نظرية للمعنى تقل

 شفافية القواعد.  مثلللمتحدّث من خلال ش يء  هريظ

حاول بعض الكتاب )بشكل خاص نعوم تشومسكي( أن يروا في هذا الجمع بين 

توافق السلوكات اللغوية مع قواعد الاستخدام، وغياب التوجيه أو الدليل الصريح عبر 

ع وترشد الاستما بشكل لاواعهذه القواعد، الدليل على أن هذه القواعد تقود 

. إن التوافق الظاهر لسلوك ما مع قواعد، في حين أن صاحب هذا السلوك 498والإجابات

"إرشاد  لـ كتعريفيؤكد أن لا ش يء قاده أو أرشده عبر القواعد، يمكن حتى أن يستخدم 

غير واع". مع ذلك فإن مثل هذه الأطروحات ذات السوية النفسانية هي طروحات 

 ألا يكون لتفسير سلوك خارجي متوافقٍ مع متعجلة وغير حذرة، لأنه من المك
ً
ن جدا

قواعد معينة أية علاقة مع البرمجة العصبية الدماغية والتنفيذ الدقيق لهذه القواعد، 

 بالتقرير القدم من قبل الستمع، 
ً
حتى وإن كان ذلك بطريقة لاواعية. وإذا أخذنا حرفيا

دور في  أينها لم تعد تلعب ؛ وأغائبةسوف نرغب بالأحرى بالقول إن القواعد كانت 

                                                           
 .D.R. Hofstadter, D.C، في Searleعلى سيرل  Dennettودينيت  Hofstadterرد كل من هوفستادتر  497

Dennett, The mind's I .319، الرجع السابق ذكره، ص . 
498 N. Chomsky, Knowledge of language, Praeger, 1986 والنقاش الوارد في .P. Engel, Davidson et la 

philosophie du langage, .493، الرجع السابق، ص . 



292 

 مع قواعد معينة إذا لم تكن هذه 
ً
الفهم. ولكن كيف يصبح سلوك لغوي متوافقا

القواعد ماثلة بطريقة أو بأخرى عند مؤلفها وواضعها؟ إن ذلك قابل للتصوّر إذا كانت 

التضمينات السلوكية لهذه القواعد قد اندمجت بشكل كامل مع "شكل للحياة" )بالعنى 

يقصده ويتغنشتاين(؛ هذا إذا كان التوجيه الصريح أو التضمن بواسطة قاعدة ما  الذي

ببساطة باعتماد طريقة ما للوجود ثمة، بين نتائجها، التوافق الخارجي  استبدالهقد تم 

للسلوك اللغوي مع هذه القاعدة. ووفق هذه القاربة الكليانية، فإننا "نفهم" لغة أجنبية 

 لا  عندما لا تعود قواعد
ً
الترجمة تقود استخدامها؛ عندما تصبح كلماتها وجملها جزءا

يتجزأ من سلوك عام في الطبيعة وفي الجتمع. فنحن نفهم حكاية ما عندما يحل محل 

التحليل العجمي والنحوي والأسلوبي الاعتماد اللحظي والوقتي لشكل حياة متوافق مع 

تمعيه، وبالقدر نفسه مع الأشكال التي الشكل الذي أراد الراوي إعطاءه وتقاسمه مع مس

يكون الستمعون مستعدين للتعرف عليها على أنها أشكال يمكن أن تكون أشكالهم هم، 

 
ً
وذلك بالنظر إلى التربية التي تلقوها وإلى توافقات الوسط الذي يكتنفهم. نفهم نصا

جاه مكان باتجاه عالم تخيلي أو بائد، باتعندما يعمل كنقطة مرور أصبحت متضمنة 

 الراوي وقراؤه المكنين، إنما يعترف فيه الجميع بالقدرة 
ً
متميز عن الذي يعيش فيه حاليا

 على متابعة مشروع وجودهم. 

وبالثل، أم نرغب القول بالتماثل، فإننا نفهم نظرية فيزيائية عندما يسمح "تفسير" 

للمرور إلى ما ورائها؛ متوافق مع بنيتها الرياضية باعتبار هذه الأخيرة كوسيلة بسيطة 

وسيلة أصبحت غير ظاهرة لنقل الفيزيائي إلى عالم يمكن التعرف عليه من قبله كنسخة 

مختلفة معقولة لإطار أشكاله للحياة وحركاته وأعماله في تسمية الأشياء السماة والتنبؤ 

 كانفتاح 
ً
نحو "حقيقة" أكثر بها. يتأتى الأثر الثقافي لهذا الرور من كونه كان ينظر إليه غالبا

 .جوهرية من أشكال حياة هو لا يشكل مع ذلك بكل تأكيد سوى امتدادها

 

 



293 

 حول اللافهم في الأدب وفي الفيزياء 2 -7

من عدم الفهم الابتدائي للغة أجنبية أو حكاية أو نص أو نظرية، توصلنا إلى فهم 

 ككتم وإخفاء لأداته الرمزية. ما الذي سيحدث
ً
نظر له افتراضيا الآن في حالة الفشل  ي 

دركنا أننا لم نكن قد فهمنا كل ش يء أو أننا كنا فقط قد اعتقدنا أالتأخر للفهم، إذا 

 لم يكن يسمع الأصوات 
ً
 فرنسيا

ً
بأننا فهمنا؟ لنفترض على سبيل الثال أن مستمعا

الصينية خلال بضعة دقائق، وأنه أدرك الدلول بالرور من فوق الدال، وأنه استقر في 

ه إليه. وفجأة يظهر ش جّ 
كل حياة متوافقة من حيث الظاهر مع الخطاب الذي كان قد و 

تنافر أو عدم انسجام ما. فتتمة الخطاب وحركات التحدث الصيني لا تعود متوافقة على 

الإطلاق مع ما كان الستمع الفرنس ي يتوقعه في أثر ومسار فهمه الزعوم للجمل الأولى. 

إلى الأرض". والقواعد التي اختفت تعود فتظهر له. ويعود للاستماع يعود الستمع عندها "

إلى الظاهرات، وإلى اللجوء للتحليل النحوي، وليدرس وفق رسوم وتكاليف جديدة الإطار 

 أن ما كان يعتقد أنه فهمه كان يقع ضمن إطار التفسير 
ً
الثقافي الصيني. ويدرك أخيرا

 من ب
ً
 جيدا

ً
عض الجمل، إنما لم يعد على الإطلاق يستطيع فقط؛ تفسير كان يدرك قدرا

إدراك شريحة أوسع من السلوك الإيمائي واللفظي. وهكذا فإننا نصل من الاستماع 

 أن 
ً
ر؛ ومن الفهم البسيط نصل إلى الفهم التفسيري، إذا كان صحيحا

ّ
الأرعن إلى التفك

م ابتداء من "]...[ خاصية التفسيري هي أنها بشكل من الأشكال تتناول مسائل الفه

 ". 499ظاهرات اللافهم

طرح مسألة اللغة. ليكن هناك شخص لغته الأم 
 
 آخر: وفي هذه الرة لا ت

ً
لنأخذ مثالا

هي اللغة الفرنسية ويقرأ حكاية باللغة الفرنسية. غير أن الحكاية مليئة بالتناقضات. 

 من متابعتها بشكل مستمر، نجدها مقطعة بأحكام الكاتب الشخصية أو 
ً
بهروبٍ  فبدلا

 مع ما كانت قد وصلت إليه 
ً
حالم، ثم تعود الحكاية إلى مجراها بشكل غير مترابط جزئيا

                                                           
 .J. Bouveresse, "Herméneutique et linguistique", in H. Parret & J .041الرجع السابق ذكره، ص.  499

Bouveresse (eds.), Meaning and understanding 



294 

في الرحلة السابقة. ويتم قطع عبور الكلام باتجاه مشهد السرد بشكل منتظم؛ أما 

م بواسطة تقطعات ولا تتضح  النافذة اللسانية التي كانت تنفتح على ديكور الحكاية فتعتَّ

 إلا من أجل إظهار ديكورات جديدة ومشاهد جديدة. إن القارئ الذي لا من جديد ومؤ 
ً
قتا

، ويريد "فهم" الخطاب أو 500يرفض الاستمرار في القراءة ولا يقتنع بموقف جمالي أو آثاري 

النص القترح عليه، لا يملك في هذه الحالة سوى خيارين. إما أن يوافق على تفكيك 

، وإما أن يستمر فهمه إلى أجزاء مساوية من الوحدا
ً
 داخليا

ً
ت السردية التي تملك تجانسا

ستراتيجية الأخيرة في بحثه عن الوحدة. ولكن في الوضع الذي وصفناه أعلاه، فإن هذه الا 

لها ثمنها. فهي تجبر القارئ على التخلي بشكل كامل عن رؤية تمثيل "القصة )القصص(" 

بره على خسارة إمكانية الانتقال إلى التي كان الكاتب قد أراد وضعها تحت بصره. وهي تج

تبَ 
 
الشهد الطوباوي لقصة أو لعدة قصص لكي يتساءل حول الوضع الخاص الذي ك

د لجموعة من 
ّ
النص ابتداء منه. وبسبب عدم وجود مؤامرة ما، فإن مبدأ الوحدة، الول

أن  التحولات التي ترجع كل عنصر من النص إلى كافة العناصر الأخرى فيه، لا يمكن

ل مجموعة من الكتّاب(. إن  الؤلفيكون سوى 
 
نفسه )أو ربما الهدف الذي سبق تشك

ربح ش يء ما كفهم إجمالي لنص يستتبع بالنتيجة هنا أن نطرح على أنفسنا السؤال التالي: 

 من أية تجربة فريدة، وفي أية حالة من هو الكاتب
ً
؟ ما الذي أراد التعبير عنه، انطلاقا

؟  فكرية؟ في إطار 
ً
ف منها كتابا

ّ
 متفرقة من النص ليؤل

ً
سَرا أي منعطف من حياته جمع ك 

وما هي الشروط التي اقتيد وفقها هذا الإنسان، أحد أقراننا، إلى جمع مادة ما كتبه؟ 

ليس لأننا كنا نأمل بتتبع سلسلة سببية تبدأ من الوسط الاجتماعي، من التيارات 

ض لها الؤلف، للوصول إلى عمله التأليفي. الثقافية ومن الصدمات الفردية التي تعرّ 

 لنا في 
ً
لكننا نأمل بالدرجة الدنيا، عبر هذه الصيرورة الانعكاسية، أن نقرر ونجد مرتكزا

 مواضعهلعبة من التبادلات القابلة لتوضيح سلسلة التموضعات في العالم التي يعتبرها 

                                                           
"إن التاريخ، في أيامنا هذه، ينحو باتجاه علم الآثار، أي باتجاه الوصف الجوهري للصرح"، كما يقول فوكو،  500

M. Foucault, L'archéologie du savoir, Gallimard, 1969, p. 15 . 



295 

العمق، فإن كل ما نريد  . وفيمواضعنامع سلسلة التموضعات التي يمكن أن نعتبرها 

معرفته، هو في أية ظروف كان بإمكاننا التصرف مثله هو وفي أية ظروف كان بإمكانه 

التصرف مثلنا نحن. فكل ما نبحث عنه هو أن "نفهمه" بالعنى التأويلي والتفسيري؛ 

واعتباره ليس كمجرد ش يء منتج للنصوص تحت تأثيرات معينة، بل كموضوع مشارك 

 . 501بادل معه جملة أسباب وأهداف ونوايانعرف كيف نت

وإذا ما نظرنا بشكل استعادي، فإن الفهم الفوري، ودون إلزام بنص يفض ي إلى 

ف من خلال الوضوع  -"قصة"، يظهر كحالة نوع من الفهم التفسيري للموضوع   
ّ
 -الؤل

 إلى تع
ً
ميم موضعه القارئ. وهذه الحالة هي الحالة التي يكون فيها الؤلف قد توصل فعلا

الخاص )أو مواضعه الخاصة( وذلك بتجسيد الافتراضات السبقة، القيم والرغبات، 

لدى قارئه الحتمل، بحيث لا يكون هذا القارئ بحاجة حتى إلى جعل عامل تبادلية 

يتدخل من أجل أن "يفهمه". إن صوت الراوي هو بالنتيجة شكل من أشكال صوت 

 أن القارئ؛ صوت كان من المكن للقار 
ً
ئ أن يصيغ نغماته دون أن يكون عليه حتما

 إلى 
ً
يتمثل نفسه تحت سمات شخص آخر. إن تبادل الوضعين أو الحالتين يصبح واضحا

 -حد أنه يتحول إلى لامبالاة بالحالتين. وفي هذا العنى، فإن الفهم التفسيري الذاتي 

 عن إفقار مخطط الفهم الانعكاس ي
ً
مموضَعة، يشكل تعميمه "حكاية"  لـ التشاركي، بعيدا

 . 502النطقي

 إن هذه الانعكاسات على عدم الفهم الجزئي لنص تنتقل دون صعوبة إلى الفيزياء

نظرية فيزيائية عندما لا يمكن لبنيتها الرياضية )دون تحايل ما( أن  نفهمالعاصرة. إننا لا 

                                                           
لنسبة لهذا التعارض بين "التفسير" ومجرد "فهم" الأفعال الإنسانية، راجع الجدال بين فون رايت وآبل. با 501

G.H. Von Wright, Explanation and understanding, Routledge & Kegan Paul, 1971p K. O. Apel, 

"Causal explanation, motivational explanation and hermeneutical understanding", in G. Ryle (ed.), 

Contemporary aspects of philosophy, Oriel Press, 1976. 
 من الشكل التأويلي. فكل  502

ً
 أكثر تأخرا

ً
لا يتعلق الأمر بالطبع بأن نزعم أن الشكل اللاإنعكاس ي للفهم هو تاريخيا

اء عقلية، يشتمل على التفسير ش يء يدعونا إلى التفكير بالعكس. فالشكل التفسيري ببساطة، ضمن إعادة بن

 الانعكاس ي للفهم في حين أن العكس لا يصحّ. 



296 

عَدّ كوسيلة بسيطة للمرور إلى ما وراء هذه البنية؛ وعندما يبدو أن
 
ها لا تسمح بأن تتمثل ت

 به من قبل عالم الفيزياء كتوسع أو 
ً
، معترفا

ً
" يمكن أن يكون، مع كونه متماثلا

ً
"عالا

 تشوه مستمر لسرح أشكال الحياة فيه. 

طرَح إشكالية حقيقية في "تفسير" النظرية. لأنه طالا كان 
 
ضمن هذه الظروف إنما ت

 بدرجة كافية مع طرقها في يكون من واحدبالإمكان وضع ولو مجرد تفسير 
ً
 ومتناغما

ً
دمجا

الاختبار التجريبي ويسمح في الوقت نفسه بفهمها اللامنعكس، فإن النظرية تكون مقترنة 

 من 
ً
بشكل لا ينفصم مع هذا التفسير. نستطيع القول بالتالي إن التفسير يشكل جزءا

التاريخي للآخر. يضاف النظرية، وأن التطوّر التاريخي لأحدهما يتبع خطوة خطوة التطور 

إلى ذلك أن التضاعف التأخر للتفسيرات القبولة، كما حدث بالنسبة للميكانيك 

ل نسبوية معينة لدى أكثر الفكرين  دخ  الكلاسيكي في القرن التاسع عشر، يخاطر بأن ي 

شفافية وصفاء تفكير. من جهة أخرى، إذا كان هناك إخفاق مؤقت في محاولة جعل 

خل إلى عالم مألوف إلى ما وراء الصورية وقواعد الاستخدام التنبؤي الفيزيائي يد

 إذا كانت هذه الحاولة )كما هو الأمر في حالة النظريات ذات التغيرات 
ً
للنظرية، أو أيضا

الخفية( تستتبع درجة مفرطة من الانفصال عن إجراءات الإثبات التجريبي للنظرية كما 

 وحالة على وتراتبية في القيم لا يتقاسمها 
ً
الجميع، فإن التفسير يكتسب عندها نظاما

برز ضمن 
 
ر س بشكل منفصل، وأ

وّل إلى موضوع، ود  حدة. هنا يجد التفسير نفسه وقد ح 

مقياس حدوده نفسه. ويبدو أننا بقينا هنا في اليكانيك الكمومي منذ ما يقارب ثمانين 

؛ بحيث أنه مع عدم وجود أي تفسير للنظرية يقدم 
ً
بطريقة لا يمكن دحضها أهمية عاما

فهم إجمالي لاإنعكاس ي، فقد وجد التفسير نفسه يستكشف حالة موضوع الدراسة 

 بشكل كامل. 

أي موقف نختار في مواجهة مثل هذا الوضع؟ من الهم الاستنتاج أن مجموعة 

 الجموعة من الواقف ال
ً
تي الواقف العتَمَدة من قبل الفيزيائيين تغطي بشكل وثيق جدا

سبق ورأيناها فاعلة بمواجهة اللافهم الباشر لنص ما. اعترض بعضهم برفض قاطع على 



297 

اليكانيك الكمومي، على طريقة بعض القراء الذين يرفضون متابعة قراءة نص ما يبدو 

ق بعض الفيزيائيين أملهم على نظرية مستقبلية 
ّ
لهم غير متماسك وغير مفهوم. وقد عل

 
ً
للنظريات ذات التغيرات الخفية( أو متميزة عنها بشكل جذري. في أكثر غنى )تشبه توسعا

حين أن فيزيائيين آخرين )مثل ديراك( اعتمدوا على إحساس جمالي، يتعلق بالجمال 

الرياض ي لصورية فضاءات هيلبرت أو بانطباع التناغم الذي ينبثق عن القابلية التنبؤية 

 عن
ً
"فهم" هذه النظرية. واقترح فيزيائيون  الشاملة للميكانيك الكمومي، ليكون بديلا

 تفكيك ظروف استخدام اليكانيك الكمومي، كما نفعل بالنسبة لنص 
ً
آخرون أيضا

"مفكك"، بحيث يتم ربط كل من الأجزاء التي نحصل عليها مع تمثيل جزئي، متوافق 

 مع أشكالنا الحياتية. تمثيل موجي أو تمثيل جسيمي؛ تمثيل لسرعة أو تمثيل
ً
 محليا

بات استراتيجية 
ّ
لوضع؛ سببية أو إدراج للأحداث في الزمكان؟ نتعرّف هنا على إحدى مرك

 خيار أخير، بدأ يشق طريقه في أيامنا هذه، وإن كان لا يزال 
ً
بور في "التكاملية". يبقى أخيرا

. ويشتمل هذا الخيار على البحث عن فهم كلي للميكانيك الكمومي على 
ً
يتلمسه تلمسا

 من محاولة تجاوز  حساب توسعة
ً
لفهوم "أن نفهم"، فهمٌ أقرب إلى الفهم التأويلي. فبدلا

 من تعويض فشل هذه الحاولة بالطلب من النظرية 
ً
النظرية باتجاه "عالم" وحيد، وبدلا

 من أن نتطلب بالإجمال من النظرية 
ً
إعداد انفتاحات جزئية على أجزاء من عالم، بدلا

ر لنا النسيان النهائ
ّ
ي أو من خلال تناوب الضرورة في أخذ موضعنا في الكون بعين أن توف

م لتبديل وتبادلية الواضع: نظام مبادلة  الاعتبار، فإننا نتصورها على أنها النظام العمَّ

 كما 
ً
دة للظاهرات، تماما وتبادلية يميل لأن يَحلَّ محلَّ تمثيل "عالم" في دور بنية موحّ 

في دور  القصةمحلَّ  القارئ و  الؤلفبادلية الوضعية بين تحل  في التأويلية معاملات الت

 مبدأ الوحدة في النص. 

لقد أعطت النسخة الأولية لنظرية النسبية الخاصة الثال الشرعي على مثل هذا 

الاستبدال، وذلك من خلال التصور الأينشتيني لجموعة تحويل لورنتز كمنظومة تبادلية 

وضعيات مكانية وزمانية وحركية. أما اليكانيك  قياسية بين العناصر في مجموعة



298 

الكمومي فيرتكز من جهته على منظومة تبادلات معقدة حيث تتعلق اللحظة الرئيسية 

فيها )إنما ليس الوحيدة، كما سوف نرى( بالعلاقات الداخلية التبادلة بين عناصر 

جرّبين. لقد تم إرساء مجموعة الوضعيات التجريبية التي تستجيب لعايير الاتصال بين ال

موازاة مفصلة بين منظومة التبادلات النسبوية ومنظومة التبادلات في اليكانيك 

ترجَم في نظرية  -. فكما أن النظام التبادلي للوضعيات الكانية 503الكمومي الحركية ي 

النسبية بواسطة قاعدة للتحويل )تحويل لورنتز(، فإن نظام تبادلية الوضعيات 

ترجم في اليكانيك الكمومي بأحد النمطين التاليين لقواعد التحويل: التجريبية ي مكن أن ي 

"نظرية تحويلات ديراك" التي تنطبق على العوامل ومنظومة تحويلات فورييه التي تنطبق 

قرن علامة مرجعية عطالية بكل وضعية مكانية 
 
على توابع الوجة. ومن جهة أخرى، كما ت

(  حركية في نظرية النسبية، -
ً
 تحتيا

ً
 بووليا

ً
فإن علامة مرجعية بوولية )أو إذا أردنا منطقا

، كما أنه مع تحويل لورنتز 
ً
يقترن بكل وضعية تجريبية في اليكانيك الكمومي. وأخيرا

ه يترك له  يتوافق مكان يعمل فيه هذا التحويل )زمكان مينكوفسكي( وشعاع موجّ 

، فإنه يتوافق مع نظرية تحويلات ديراك التحويل العيار )يسمى التّصل الزمكاني( ثاب
ً
تا

ه )يسمى  ( تترك شعاع الحالةفضاء هيلبرت الذي تعمل فيه هذه التحويلات وشعاع موجّ 

. ل
ً
 ه هذه التحويلات معياره ثابتا

 تفسير "اخحالات النسبية" والفهم التأويلي 3 .7

 في واقع أن
ً
منظومته  يمكن لصعوبة خاصة في اليكانيك الكمومي أن تكمن حقا

، وليس بالأحرى على مستوى واحد. اثنينالتبادلية تعمل في الحقيقة على مستويين 

فإضافة إلى الستوى الذكور أعلاه لصفوف العدات التجريبية الستخدمة، يجب أن 

نأخذ أيضا بعين الاعتبار مستوى النتائج التي أصبحت ممكنة من خلال إدخال كل من 

صة في التجربة. وقد ميّز بور بشكل كامل السوية الأولى من التجهيزات والعدات الخا

                                                           
503 M. Davis, "A relativity principle in quantum mechanics", international Journal of a Theoretical 

Physics, 16, p. 867-874, 1977. 



299 

التبادلات من خلال تأكيده على نسبية التحديدات تجاه الستوى والوضعية اللذين هما 

مستوى ووضعية الجرّ ب الإنساني، ومن خلال تضمينه في تعريف الظاهرة نفسه ذكر 

 التجهيزات التجريبية الوافقة لعايير الاتصال.
ّ

لكنه تجاهل أو كاد السوية الثانية.  صف

ز تفسير إيفيريت
ّ
للميكانيك الكمومي على السوية الثانية  504وعلى العكس، فقد ترك

 على السوية الأولى. لقد بيّن مع ذلك كل من هذين الوقفين 
ً
 حجابا

ً
للتبادلات، مسدلا

النتائج المكنة  الجزئيين عيوبه. فمع اهتمامه القليل بسوية التبادلات التعلقة بتعددية

 في حلّ )ولا حتى 
ً
في حالة تجريبية وضمن شروط بدئية معطاة، فإن بور لم يساهم أبدا

( "مشكلة القياس في اليكانيك الكمومي"، التي تطرح حلّ أعلن بوضوح طريقته من أجل 

"تعارض قطة  بـ في إطار صورية فون نيومان والتي يعبر عنها بالتجربة التذهنية العروفة

. ومن جهته، فقد ترك إيفيريت في الظل، برفضه إعطاء أقل خصوصية 505ودنغر"شر 

لستوى التحليل التعلق بتعيين حالات تجريبية قابلة للإيصال، وذلك بالاهتمام فقط 

مسألة ترك بتعددية الظاهرات التي أصبحت ممكنة من خلال كل تصور تجريببي، 

 على ت
ً
هة للحالة، والتي تتحلل طور الأشعة الوجّ تحديد المكن رصده وركز تحليله حصريا

هة الخاصة بأحد ممكنات الرصد هذه. وهكذا، فقد  مع ذلك وفق قاعدة الأشعة الوجّ 

ة" بـ حرّض ما أصبح متعارفا على تسميته
َ
ل . ترتكز هذه السألة 506"مشكلة القاعدة الفضَّ

د، وقاعدتها من )التي لا تزال دون حلّ كاف حتى اليوم( على اشتقاق ممكنات الرص

، ابتداء من صورية الأشعة الوجهة للحالة وحدهاالأشعة الوجهة الخاصة الرتبطة بها، 

                                                           
504 H. Everett, "«Relative state» formulation of quantum mechanics", Rev. Mod. Phys., 29, p. 454-

462, 1957; H. Everett, "The theory of the universal wave function", in B.S. De Witt & N. Graham 

(eds.), The many-worlds interpretation of quantum mechanics, Princeton University Press, 1973.  
505 E. Schrodinger, "La situation actuelle en mécanique quantique", in E. Shrodinger, Physique 

quantique et représentation du monde, Seuil, 1992. 
506 D. Deutsch, "Quantum theory as a universal physical theory", International Journal of Theoretical 

physics, 24, p. 1-41, 1985. 



311 

م  ها الفيزياء الكلاسيكية، فرضية تترج   مساعدة مصدر 
ً
 فرضية

ً
ل أبدا دخ  دون أن ي 

 الشروط البراغماتية للتواصل أو تعبّر عن القيود التي تفرضها السوية الجهارية للجهاز. 

 أن نأخذ بعين الاعتبار سويتي التبادلية م
ً
  الإثنتينع ذلك، فإنه من المكن تماما

ً
معا

الداخلتين في اليكانيك الكمومي طالا كنا نعتمد قراءة دنيا، غير متيافيزيائية، لتفسير 

إيفيريت، وكنا نوسّع حقل البحث والتقص ي في هذا التفسير. تشتمل هذه التوسعة على 

؛ والقبول القبول بثنائية 
ً
سويتي التحليل، السوية الانعكاسية والسوية الوصفية أيضا

بشكل خاص أن اعتماد قاعدة موجهات شعاعية خاصة معطاة )أو اعتماد ما هو قابل 

 بالأحرى من 
ً
للرصد( يمكن أن يعكس القيود البراغماتية الرتبطة بالنشاط التجريبي، بدلا

جوهرية للأجسام وللأدوات الداخلة في هذا أن يعكس "الحالات" الفترض أنها حالات 

النشاط. وفي هذه النسخة الوسعة من تفسير إيفيريت، فإن مشروع مطابقة "قاعدة 

(". وفي ظل مثل هذا 
ً
ة )جوهريا

َ
ل تفسير" مناسبة يحل محل مشروع إثبات "قاعدة مفضَّ

ع فهم اليكانيك الكمومي، ب لـ الشرط، يظهر تفسير إيفيريت كوسيلة مقبولة العنى الوسَّ

 الذي قدّمت لنا التأويلية نموذجه. 

 لتفسير إيفيريت سيجدون، والحق 
ً
وبالنسبة للذين يعرفون القراءات الأكثر شيوعا

يقال، أنه من الفاجئ أن نستطيع تطعيمها بتوسعة لنظومة بور في التبادليات وأن نرى 

عتبر تفسير فيها استجابة دقيقة للنمط التأويلي في الفهم في مجال ع لوم الطبيعة. ألا ي 

"تفسير تعددية العوالم"؟ والرؤيا الدوخة  لـ إيفيريت للميكانيك الكمومي عادة كمرادف

 يمكن أن 
ً
بعض الش يء لتفجّر للعالم إلى "عوالم" كثيرة، في كل مرة نقيس فيها متغيرا

ل الحاولة الأكثر جرأة
ّ
كي يحصّل حتى هذا اليوم ل 507يأخذ أكثر من قيمة، ألا تشك

                                                           
 ما بمثل تطرف تفسير تعددية العوالم قبل تجري الحاولة من قبل اقتراحات "بالتأكي 507

ً
د، لم يطرح أحد شيئا

 ,H. Putnam, Relation with a human faceكثيرة ليست بمثل هذا التطرف وتم رفضها"، كما يقول بوتنام في 

Harvard University Press, 1990, p. 8, trad. fr. C. Tiercelin, Le réalisme à visage humain, Seuil, 1993 .

: "إنه تفسير العوالم التعددة. إنه بلا أدنى شك أغرب التفسيرات والأفكار التي طرحت في هذا الجال" كما 
ً
وأيضا



311 

 للنظرية الكمومية؟ في غالب الأحيان يتم طرح 
ً
 وطائشا

ً
 نزقا

ً
الفيزيائي مهما كلفه الأمر فهما

تفسير إيفيريت في مواجهة التفاسير التي ألهمها "فكر مدرسة كوبنهاغن" كما هو الأمر 

 
ً
واجَه "الوضعية" بالواقعية، وتماما

 
واجَه الإبستمولوجيا بالأنطولوجيا، وت

 
كما عندما ت

 508يقابَل الحزب الحافظ على الأيقونات )الأفكار الثابتة( والعابد لها ويقوده شرودنغر

بالحزب الحارب للأيقونات )الأفكار الثابتة( ومهدمها الذي يقوده كل من بور وهايزنبرغ، 

البراءة التخيلية بالجدية الفلسفية، القصد الوصفي باللاأدرية التنبؤية. إن تفسير 

كل كما يبدو إحدى الوسائل الأكثر سرعة التي وجدناها حتى الآن لكي نختصر إيفيريت يش

 حول مفهوم "الفهم"، بالأحرى منها النتيجة الأفضل لهذا التأمل. 
ً
 تأملا

 تفسير إيفيريت مع تفسير 
ً
لنتأمل الوضوع عن قرب أكثر مع ذلك. هل يندمج فعلا

 
ً
. إن ما يصدم للوهلة الأولى عندما كثرة العوالم وتعددها؟ ليس هناك ما هو أقل يقينا

 
ً
 نستعرض ما كتب حول تفسير إيفيريت، هو أننا لا نجد هنا تفسيرا

ً
تفاسير  عدةبل  واحدا

. "تشتمل الهمة الأولى، كما أشار إلى 
ً
 ومتمايزة جزئيا

ً
للميكانيك الكمومي، مندمجة جزئيا

 في مرات عديدة، على تحديد ما هو هذا التفسير، لأ  Belذلك بل 
ً
نه ]لا يزال[ محاطا

." إن اللوحة اللحمية لتعددية العوالم ليست سوى إحدى قراءاتها المكنة؛ 509بالغموض

قراءة لم تكن ماثلة إلا بشكل منقّط، بين قراءات أخرى كثيرة، ضمن مقالات إيفيريت 

 ل. كانت السيرة الأصيلة والبدعة لإيفيريت تتركز في الواقع على تحليل مفصّ 510التاريخية

                                                                                                                                                    

 J.S. Bell, "Six possible worlds for quantum mechanics", in Speakable and unspeakableيقول ج. بل في: 

in quantum mechanics, Cambridge University Press, 1987. 
 مع تصور شرودنغر"، في  508

ً
 H. Everett, "The theory of theأشار إيفيريت نفسه أن: "]تصوري[ يتوافق بشكل وثيق جدا

universal wave function" in B.S. De Witt & N. Graham (eds.), The many-worlds interpretation of quantum 

mechanics .006، الرجع السابق، ص . 
509 S. Saunders, "Time and quantum mechanics", in M. Bitbol & E. Ruhnau (eds.), Now, time and quantum 

mechanics, Frontières-Diderot, 1994. 
 في  510

ً
 Y. Ben-Dov, "Everett'sعرض الاختلاف بين التفسير الأصلي لإيفيريت وتفسير العوالم التعددة بوضوح جيد جدا

theory and the «many worlds» interpretation", Am. J. Phys., 58, p. 829-832, 1990 في هذا القال 
ً
. ونجد أيضا



312 

للصيرورات التجريبية في الإطار الحدد بواسطة اليكانيك الكمومي. وكان اهتمامه الغالب 

 أكثر من قانون التحرك الستمر في اليكانيك الكمومي 
ً
ينصبّ على ألا يستخدم شيئا

)معادلة شرودنغر(، وتجنّب تعديله أو إيقافه من خلال صيرورات غير مستمرة من 

وليس في إعطاء ترجمة تصويرية له. يتميز تفسير إيفيريت  "تقليص حزمة الوجات"،

بانشداد نحو اقتصاد كبير في الوسائل، وذلك من خلال حلم باستقلالية النظرية 

الكمومية، بالأحرى من كونه من خلال بعض التساهل تجاه مضاعفة الكينونات. وحتى 

اللغة اليومية العادية،  عندما حاول إيفيريت التعبير عن نتيجة دراسته للصورية بواسطة

. فالكلمات التي استخدمها أكثر من غيرها عن طيب خاطر، والتي ظهرت 
ً
فقد ظل متحفظا

. وما كان يريد التركيز عليه ونسبية الحالات، ونسبي، علاقةمنذ عنوان أول مقال له، هي: 

رورات هو قبل كل ش يء ما يلي: بنتيجة تفاعل من نمط التفاعلات التي تحدث أثناء الصي

 
ً
 بهالتجريبية، لا يسمح اليكانيك الكمومي بأن ننسب لجسم ما تحديدا

ً
، بل فقط خاصا

 
ً
 تحديدا

ً
 ) نسبيا

ً
(. إنه تحديد متعلق بتحديدات الأجسام الأخرى )على سبيل الثال، متعلقا

عَدّ عادة مثل السمة البارزة فيالتعدديةالأجهزة التجريبية( التي تفاعلت معه. أما 
 
 ، التي ت

 سمة ثانوية. إنها تنتج عن محاولة الاستفادة من بنية 
ً
تفسير إيفيريت، فهي منطقيا

الصورية من أجل توضيح نسبية الحالات في اقتران من البيانات والعبارات الشرطية. 

 من محاولة القول "الجسم 
ً
 بالنسبةلا يمكن أن ينسب إلى نفسه حالة معينة إلا  Aوبدلا

نا نستفيد من اليزات الجبرية للميكانيك الكمومي لكي نعلن: "أن "، فإنBإلى حالة الجسم 

 B، وأنه يكون للجسم a1التحديدية  Aإذا كانت للجسم  b1يكون له التحديد  Bالجسم 

 بالأحرى من التمسك a2التحديدية  Aإذا كان للجسم  b2التحديدية 
ً
، إلخ.". فبدلا

 التعددة للحالات النسبية. بالتأكيد الفردي لنسبية الحالات، نضع القائمة 

                                                                                                                                                    
البرهان على أن العديد من الأخطاء والتناقضات التي تنتقد بحق في "التفسير الشعبي لتعددية العوالم" لا تصح ولا تنطبق 

 لإيفيريت. على التفسير الأصلي 



313 

 أما الرحلة التالية، التي تشتمل على تحويل اجتماع واقتران البيانات الشرطية حول 

الحالات النسبوية إلى اقتران من البيانات القاطعة حول ما يحصل في تعددية من 

يملك  Aفي العالم حيث الجسم  b1يملك التحديدية  B"العوالم"، من نوع "الجسم 

يملك  Aفي العالم حيث الجسم  b2يملك التحديدية  B، والجسم a1دية التحدي

 عندما يذكر a2التحديدية 
ً
. فهو يقاربها كثيرا

ً
 أبدا

ً
، إلخ."، فلم ينظر إيفيريت إليها علنا

 أقل من الالتزام الأنطولوجي 
ً
صيرورة من "تشبيك" وتعددية من "فروع"، لكنه يظل دائما

من وجهة نظر  يظهربين كثرة "الفروع" وتنوع ما يمكن أن  اتجاه هذه الفروع. وهو يوافق

 بالأحرى مما هو 
ً
في كثرة  قائممجرّ ب مشارك في سلسلة التفاعلات الدروسة، بدلا

م النظري. بعبارة أخرى، فإنه  ة من الخارج بواسطة النظر النفصل للعال 
َ
ل "عوالم" متأمَّ

ى من اللجوء إلى صورة قصوى للتجريد يميل إلى تيسير تحليل في الحالات، بدلا بالأحر 

 بمواجهة خصوصية الحالات. 

 في الواقع، 
ً
إن التفسير الأصيل لإيفيريت )أي تفسير "نسبية الحالات"( يعارض عمليا

التفسيرات الأخرى العروفة حتى  كافةبإحلال البيانات الشرطية محل البيانات القطعية، 

لأولى، يشتمل التفسير "الأورثوذكس ي" الذي اليوم في اليكانيك الكمومي. فبالدرجة ا

اقترحه للمرة الأولى فون نيومان على عدم الإبقاء بعد صيرورة من القياسات سوى على 

، ويمتلك a1بيان قطعي واحد على الجسم وعلى الجهاز: "يمتلك الجسم التحديدية 

". وبالدرجة هاختزال شعاع الحالة الوجّ  ". وهذا ما يستخدم فيه "b1الجهاز التحديدية 

وكوشن  Dieksوديك  Van Fraassenالثانية، في إطار التفسيرات الميزة لفان فراسين 

Kochenوفق مصطلح صيرورة 
ً
" أو فك الارتباط الاتساق"فك  الـ ، أو أيضا

décohérence للبيانات التصنيفية: "الجسم  فصل، نعتبر أن صيرورة القياس تصل إلى

 a2، أو الجسم يمتلك التحديدية b1جهاز يمتلك التحديدية ، والa1يمتلك التحديدية 

، بالدرجة الثالثة، كما سبق ورأينا، فإن b2والجهاز يمتلك التحديدية 
ً
، إلخ.". وأخيرا

لبيانات  اقترانتفسير كثرة العوالم يقود إلى تأكيد أن محصلة صيرورة القياس هي 



314 

(، 0)في العالم رقم  b1التحديدية  ، والجهاز يمتلكa1قطعية: "الجسم يمتلك التحديدية 

(، إلخ.". 4)في العالم رقم  b2والجهاز يمتلك التحديدية  a2والجسم يمتلك التحديدية 

ق كل معطى قطعي في الوصف الشامل للحالة السائدة 
ّ

وحده تفسير نسبية الحالات يعل

النسبة . إن تصنيفية البيانات لا تنطبق وفق هذا التفسير إلا بإثر صيرورة القياس

للمجرّ ب )أو الجرّبين( الذين شاركوا في سلسلة التفاعلات التي تشتمل عليها صيرورة 

القياس؛ فهي لا تعمل إلا بالنسبة لحالة هذه التفاعلات. وبشكل أدق، فإن ما يقترحه 

 من اللحظة حيث )في نهاية شلال من التفاعلات بين 
ً
تفسير نسبية الحالات، هو أنه بدءا

از ثم بين الجهاز والجرّ ب( تصبح تحديدات نسبية تابعة إلى مجرّ ب، وهي الجسم والجه

 قابلة للتجريب 
ً
تأخذ بالنسبة إليه، من وجهة نظره الشار كة، مظهر نتيجة محددة تماما

 من خلال قضية قاطعة. 

يكفي ما سبق قوله لإظهار الطبيعة الوجزة لسلسلة من التناقضات التي تستخدم 

 بالإبستمولوجية،  عادة في تمييز 
ً
 لا يبالي جوهريا

ً
تفسير إيفيريت. وهذا التفسير ليس تفسيرا

حلّ بذاته الصورَ محل التحليل. إن التعارض بين بور حاذق يقودنا خطوة خطوة  وهو لا ي 

في تحولنا إلى معنى تأويلي / تفسيري للفهم، وإيفريت حالم، يبحث عن اكتساب فهم نزق 

ساب أكثر التجاوزات التخيلية جرأة، هو تعارض لا يصمد. للميكانيك الكمومي على ح

وفي الحقيقة، فإن نمطي التفسيرين، تفسير بور كما وتفاسير إيفيريت التي سادت، كانا 

بؤرة توتر لم يجر  ضبطها بشكل حسن بين اليل إلى الحفاظ على عالم نزقٍ للفهم حتى لو 

م مفهومه. وهو  جزّأ مجال تطبيقه، وبين الحاجة إلى الحفاظ على وحدة الفهم حتى لو عمَّ

 إنما الذي سنحاول فيما يلي تحديده إلى حدّ ما. 
ً
ح إليه سابقا ل 

 
 توتر كان قد أ

 عن التلاعب بالكلمات، هناك جانبان متكاملان يمكن 
ً
ولنبدأ من عند بور. بعيدا

هر السياقي والظ iconographiqueتمييزهما في مفهوم بور للتكاملية: الظهر التصويري 

contextuel يشتمل الظهر التصويري للتكاملية على تحديد عائلتين متعارضتين من .

 عندما تكونان معزولتين، لكن لا غنى عن كليهما 
ً
الصور، وهما عائلتان غير متوافقتين معا



315 

إذا كنا نرغب بتمثيل سلوك جسم مجهري في كافة الظروف. إن وحدة "تاريخ" جسم 

ره في متواليتين تضيع على هذا الن  عليه عبر تفج 
ً
ظا

َ
حو لكن مبدأ الفهم النزق يظل محاف

ل تحت سمات جسيمية، 
َّ
ع التتالية )أو السار( للجسم المث من الأحداث: متوالية الواض 

ومتتالية قيم الرحلة للجسم نفسه المثل تحت سمات صيرورة موجية. ويعود الجانب 

التأكيد على استحالة تجريد ظاهرة من الشروط  السياقي للتكاملية، من جهته، إلى

التجريبية للحصول عليها؛ وبالنتيجة، إلى التأكيد على واقع أن ظاهرتين تحصلان تحت 

شروط تجريبية غير متوافقة تكونان ظاهرتين مقصورتين بالتبادل كل على الأخرى. إن 

 جسيم
ً
 )أو مسارات الشروط التي يستدعي وفقها توزع للأحداث التجريبية مسارا

ً
يا

جسيمية( تكون على سبيل الثال مقصورة على الشروط التي يستدعي وفقها توزع آخر 

للأحداث التجريبية صيرورة تداخل موجي. لكن لا ش يء يمنع من تحديد ما هي التعديلات 

التي يجب القيام بها على جهاز تجريبي يؤدي إلى آثار ذات مظهر جسيمي لكي يسمح بظهور 

مظهر موجي. ويمكن على هذا النحو إعادة اكتساب وحدة معينة، شرط القبول آثار ذات 

 بالأحرى من أن 
ً
بأن تكون محمولة بواسطة مجموعة التحويلات للأجهزة التجريبية بدلا

تكون محمولة بواسطة تمثيل مستقبل الجسم؛ وباختصار شرط إحلال الوقف 

 هم الباشر. الانعكاس ي للفهم التأويلي محل الوقف القصدي للف

ينتج النوع نفسه من التوتر في تفسير إيفيريت. فهناك في الواقع كما أشرنا إلى ذلك 

أعلاه قراءتان رئيسيتان لقائمة الحالات النسبية التي يفض ي إليها التقرير الإيفيريتي 

ل إلى النظرة الوضوعية وقراءة تشاركية. القراءة الوضوعية  لصيرورة قياس: قراءة تحوّ 

ه الانتباه إلى "التاريخ"؛ وهذا يعني هنا الإشارة إلى صيرورة الجسم والجهاز. وهي تهدف تو  جّ 

للوصول إلى محاكمات قاطعة حول الخصائص التي يملكها الجسم والجهاز بنتيجة 

"عوالم" التي يكافئ فيها في كل  للـ تفاعلهما. وتوافق قائمة الحالات النسبية عندها قائمة

لحاكمات القاطعة حول الجسم وحول الجهاز. تضيع وحدة وصف مرة مجموعة من ا

ر   عليه على حساب تفج 
ً
الأحداث، لكن مبدأ الفهم النزق يجد نفسه مرة أخرى محافظا



316 

طبّق عليه هذا الفهم. أما بالنسبة للقراءة التشاركية، فإنها تشتمل على  الجال الذي ي 

؛ أو بالأحرى الت
ً
أكيد، من أجل استبعاد كل سوء تفسير ذاتي، التأكيد على الجرّ ب فعليا

 في سلسلة 
ً
على مجموعة الحالات التي يمكن أن يوجد فيها مجرّ ب إذا كان مشاركا

دة لصيرورة القياس. توافق قائمة الحالات النسبية في هذه الحالة قائمة  التفاعلات الحدّ 

ة يحكم فيها أنه يحق له الحالات المكنة للمجرّ ب خلال انحسار هذه الصيرورة. وهي حال

، وحالة يحكم فيها أنه يحق له التأكيد على 0التأكيد على أنه حصل على النتيجة رقم 

، إلخ. إن تابع الوجة الشامل الذي يتحلل إلى قائمة من 4أنه حصل على النتيجة رقم 

الحالات النسبية يعمل في هذا النظور مثل عامل تساوي احتمال جزئي لحدثين )ترجحه 

م من جديد،  رَمَّ
 
احتمالات( بين هذه الحالات الختلفة. وهكذا فإن الوحدة الضائعة ت

لكنها ترتكز على شبكة رمزية من التبادليات بين الواقف التي يمكن الوصول لها بالنسبة 

 
ً
دة تماما سب الخصائص الحدَّ

َ
 بالأحرى من الارتكاز على ن

ً
لجرّ ب مدرج في الطبيعة، بدلا

 طبيعية. إلى أجسام 

  511الووف العلمي والقياسية 4 .7

إن القراءة القترحة لتفسير إيفيريت تشتمل على محاولة حل للتناقض التالي: من 

جهة، لا يمكن لأي وصف موضوعي للعالم أن يترك نفسه يغير اتجاهه أو يحرفه عبر واقع 

، ومن جهة أخرى، فإنه من الستحيل أننا
ً
 وطارئا

ً
 خاصا

ً
أن نتجاهل  نشكل فيه وضعا

الدور الذي تلعبه نتائج هذا الواقع في التقرير التنبؤي للظاهرات التي يقدمها اليكانيك 

( بعلامات مجردة نحن" )صيغة أنناالكمومي. يشتمل هذا الاقتراح للحل على استبدال "

للوضع العرفي )الإبستمولوجي( والقيام بتحويلات بين الوضعيات. وكما سبق ورأينا، فإن 

 يقها يتحلل إلى زمنين: تطب

                                                           
، مصطلح مشتق من عملية الفهرسة، وتم استخدامه في الأصل في مجال علم indexicalitéالقياسية  511

 النفس للإشارة إلى عملية مقايسة )فهرسة( لجملة شخص ما لكي يصبح لها معنى. )الترجم(



317 

هة خاصة "قاعدة تفسير" مفروضة بواسطة جدول 0) ( الاعتماد كقاعدة أشعة موجّ 

 التجريب ومن خلال القيود البراغماتية التي تمارس عليها. يتم ذلك على سبيل الثال عبر

 استخدام "مبدأ التوافق" بين الفيزياء الكلاسيكية والفيزياء الكمومية. 

ظومة التبادليات بين الوضعيات الفردية في مواجهة موضوعية ما إثر ( تعميم من4)

تجربة معطاة؛ منظومة يقدم فيها تبادل الضمائر الشخصية ما بين العبارات النموذج 

 على ذلك. 
ً
 الأكثر شيوعا

فيما يتعلق بهذه النقطة الثانية، فإن "الوضوعية"  S. Saundersوكما كتب ساندرز 

ير إيفيريت للميكانيك الكمومي دور اسم إشارة، بالدرجة نفسها التي يجب أن تلعب في تفس

للكلمات "أنا" أو "هنا" أو "الآن". وكما أنه ليس هناك معنى لتساؤلنا من هو "أنا"، وما هي 

اللحظة "الآن"، وأي مكان هو "هنا"، بشكل مستقل عن إطار استخدام هذه الصطلحات، 

تخصيص "نتيجة تجربة تحديث" بشكل مستقل عن فإنه لن يكون هناك معنى لحاولة 

"القياس". وكما أننا نرفع  بـ الوضعية الخاصة للذي يشارك في الصيرورة الإجمالية الوصوفة

 للأزمنة النحوية بقبول أن الصلة بين 
ً
وكل بيان يشتمل على  الآنالتناقضات العروفة جيدا

 
ً
لإطار البيان، فإنه يمكننا حلّ الصعوبات  فعل نزق هي صلة قياسية بحتة، أي أنها تتغير تبعا

الرتبطة بمسألة القياس في اليكانيك الكمومي بقبول أن الصلة بين النتيجة العتبرة كنتيجة 

 صلة من 
ً
حالية ونشر الإمكانات البرهنة بواسطة الصورية بالنسبة لتجربة معطاة هي أيضا

حدث  Eالحدث »و « ماض حدث Eالحدث »طبيعة قياسية. "ففي حين أن القضيتين 

 *Fو  Fهما قضيتان متناقضتان للوهلة الأولى، فإننا بإدخال حدثين جديدين « مستقبلي

، وهكذا *F لـ هو حدث مستقبلي بالنسبة E، و F لـ هو حدث ماض بالنسبةE »نحصل على: 

له  Xالرصود »و « rله القيمة  Xالرصود »وبطريقة مماثلة، فإن القضيتين «. نحل الصعوبة

بالنسبة  rله القيمة  X»يمكننا القول  Yمتناقضتان. ولكن بإدخال مرصود جديد « sالقيمة 

، وهكذا نصل إلى حل «Y لـ vبالنسبة للقيمة  sله القيمة  X؛ و Y لـ uإلى القيمة 

 . 512للتناقض"

                                                           
 ,S. Saunders, "Time and quantum mechanics", in M. Bitbol & E. Ruhnau (eds.), Nowالرجع السابق.  512

time and quantum mechanics 



318 

إن هذا الاستبدال لفهوم الوضعة بدقة بمفهوم قياس ي )و / أو عبر ذاتي( للنظرية 

. وفق 513ة يرتبط بمسألة أعم في نظرية العرفة، كما رأى ذلك بوتنام بشكل صريحالعلمي

 يعني أنه يدعم إمكانية وصف العالم ابتداء من 
ً
 علميا

ً
بوتنام، أن يكون الرء واقعيا

؛ وبعبارة أخرى وصفه "من وجهة نظر الله". والحال أنه، 
ً
منظور شمولي خارج عنه تماما

هذا الشروع، من السهل البرهان أن ميله نحو معرفة كلية حتى دون مناقشة أهمية مثل 

الشمول يصطدم بتقييد مبدئي. إن بعض الركبات الأولية لعرفتنا تفلت من إله خارج  -

عن كل زمن، خارج عن كل مكان ومنفصل عن كل شخص فرد لديه منظوره الحدد عن 

  في مقالة مشروحة N. Kretzmannالعالم. وكما أشار كرتزمان 
ً
، فإن هذا الإله 514جيدا

د بنمط فهم  لا يستطيع أن  sub specie aeternitatisتحت شكل من أشكال الخلود الحدَّ

 أننا موجودون الآنيعرف أي وقت هو 
ً
(،  هنا؛ ولا يستطيع أن يعرف أيضا

ً
)في باريس مثلا

ا ما طبقنا ؛ ولا حتى )إذأنا( ماذا يعني أن أكون T. Nagelولا )إذا استعرنا تعبير ناجيل 

العلمي  نا -ذلك على التراكب الخطي للمتجهات الخاصة في اليكانيك الكمومي( أن مجتمع

هذه النتيجة التجريبية. وباختصار، فإن رفع )أو حلّ( حدود العرفة  مثلحصل على 

د معرفة ماذا يعني السكن بين هذه الحدود. إن تخصيص العرفة وتحديدها بالعرفة  فق  ي 

 لوجه شبه الأنانويةالتي يمكن 
ً
بين العالم وكائن  solipsiste 515أن تنتج من الواجهة وجها

خارج العالم سينتج عنه استبعاد قسم كامل )ربما مفرط( من تجربتنا ومن أفعالنا 

 الكلامية. 

 بنفس الروح استعارة لاهوتية للمفهوم القياس ي )أو العبر 
َ
ذاتي(.  -يمكننا أن نصيغ

 بالتأكيد عن تلك التي كان يقود وما ننتظره من هذه ا
ً
لاستعارة الجديدة، الختلفة جدا

ع البحت، هو أنها تسمح بتعويض جزئي على الأقل  إلى تيسيرها وتشجيعها الوقف المَوض 

                                                           
 H. Putnam, Le réalisme à visage humain الرجع السابق. 513
514 N. Kretzmann, "Omniscience and immutability", The Journal of philosophy, 63, p. 409-421, 1966. 
 من الأنانة، وهي نظرية تؤمن بالأنا فقط. )الترجم( 515



319 

للخسارة الإبستمولوجية القبولة في إطار "الرؤية من لاإتجاه ولامكان". وللوصول إلى هذه 

ز ل فيه حتى الآن. وكما النتيجة، يجب أن نحرر الله من ا
لانعزال الجليل الذي كان قد ع 

، فإن تأكيد كريتزمان، الذي وفقه لا يستطيع الله H. N. Castanedaيلاحظ كاستانيدا 

، لا يصح إلا إذا افترضنا أن الرجعيات القياسية الآنمعرفة ما هو الوقت الذي يكون 

أو  516غير قابلة للتحويلرجعيات )أي الاستناد إلى لحظات، أو أماكن أو أشخاص( هي م

 إذا لم نترك لأنفسنا الخيار إلا بين مرجعية 
ً
غير قابل للتفويض؛ وهو لا يصح أيضا

قياسية شخصية بحتة ومرجعية اسمية أو وصفية غير شخصية بالكامل. لكن هذا 

التناوب بين الذاتية والوضوعية، وهو تناوب نموذجي في نظرية الأنانوية النهجية حيث 

 لا ت
ً
نغلق فيها الواقعية العلمية بشكل متوافق مع نموذج نظرية العرفة، ليس تناوبا

ل اعتبارات تعود إلى نموذج  دخ 
 
يمكن تخطيه أو تجاوزه. ويَفترض تجاوزه فقط أن ن

قابلة للتحويل، عبر ما نسميه "أشباه  هي مرجعيةالاتصال. إن الرجعية القياسية 

قياسية،  بما هيغة البيانات القياسية لأشخاص آخرين الؤشرات". يستطيع كل منا صيا

  دون 
ً
أخذها على عاتقه ولا ترجمتها بعبارات وألفاظ غير شخصية، طالا أنه يقرن نمطا

( مع استخدام أشباه الكلام غير الباشر) oratio obliquaغير مباشر من التعبير يسمى 

 بتفصيل أكبر هذه العملية وا
ً
 لصطلحات الداخلة فيها. الؤشرات. لنشرح قليلا

، تشكل الصطلحات القياسية البحتة الجهاز الرمزي الذي من 517وفق كاستانيدا

. غير أن هذا الجهاز، إذا كان كما وردت في سياقهاخلاله يمكننا أن نعني كينونات 

، سيعيبه عيب خطير في حصر العنى بعناصر من التجربة هي في آن واحد ذاتية 
ً
معزولا

ئلة. فلا بدّ بالتالي أن يتم إكماله بآلية نقل، تصبح بفضلها قدرة التعيين ومحلية وزا

القياسية قابلة للتفويض في كل موضوع، وفي كل مكان، وفي كل لحظة. إن عملية 

                                                           
516 H.N. Castaneda, Thinking, language and experience, University of Minnesota Press, 1989, p. 137. 
 . 59، 2الرجع السابق، ص.  517



311 

 oratio. وهي تعمل بإحلال نمط غير مباشر )أو 518التفويض هذه هي عملية شبه قياسية

obliqua ( محل النمط الباشر للتعبير )أوoratio recta على هذه 
ً
(. لنعط مثالا

 :519الاستبدال

 النمط الباشر )مرجعية قياسية(( 0) 

 أخفيَ  أنا"
ً
 إذا ) سوف وأنني هناأعتقد أن كنزا

ً
 ."الآن( نبشته أناأصبح غنيا

، فإن الآنو  هناو  أنا)أشرنا إلى الصطلحات القياسية بالائل. وإضافة إلى الؤشرات 

 على تصريفات الأفعال في أزمنة قواعدية بسيطة تنسبها  هذه الصطلحات تشتمل
ً
أيضا

 .(الآنإلى 

 النمط غير الباشر )مرجعية شبه دلالية(( 4)

  كان باتريك يعتقد أن"
ً
  كانكنزا

ً
  سوف يصبح( ه-) نـوأ هنامخفيا

ً
ما نبشه  إذاغنيا

 ."حينها

 هناو  هواه الؤشرات )أشرنا إلى الألفاظ شبه القياسية بالائل. ونجد إضافة إلى أشب

، فإنها تشتمل أيضا على تصريفات الأفعال في أزمنة قواعدية بسيطة أو مركبة حينهاو 

( يمثل أداة كان باتريك يعتقد أنفي الاض ي. إن مقطع الجملة السطر ) حينتعيدها إلى 

 ؛ ووظيفته هي تحديد الشخص والوقتoratio obliquaالتصدير أو البادئة غير الباشرة 

وّضتالذي كانت قد 
 

 له القدرة على القيام بمرجعية قياسية.( ف

يمكن لعملية الرجعية شبه القياسية أن تعتَبَر مثل الأثر الذي تتركه في اللغة مرحلة 

مة من صيرورة الوضعة. ويظهر بوضوح تبديل الضمائر الشخصية بين  بين ذاتية معمَّ

لال محادثة يغوص خلالها الشاركون فيها ذاتي خ -بين  الـ التكلم والخاطب التكافؤ 

بوضعية فريدة من نوعها أو تكاد؛ لكن وحدها شبه القياسية تتوصل إلى مدّ هذا التكافؤ 

                                                           
 . 411الرجع السابق، ص.  518
 . 6الرجع السابق، ص.  519



311 

إلى الحالة التي يكون فيها الشاركون المكنون في محادثة ما في مواجهة منفصلة، كل 

 لحسابه، مع وضعيات منفصلة. 

لة الله، الذي لا يستطيع الاختيار إلا بين أن وهكذا يمكننا الآن اقتراح حل لعض

 من وجهات النظر الخاصة النهائية، أو ألا 
ً
يعرف كل ش يء من الخارج دون أن يدرك شيئا

يعرف الأشياء إلا ابتداء من وجهة نظر خاصة فيتخلى بالتالي عن مشروعه في كونه كلي 

 كلي العلم والوعي لا يعرف كافة القضايا
ً
: oratio recta التعبير الباشرفي  العلم. "إن كائنا

، على شكل oratio obliquaفعليه أن يعرف القضايا القياسية في التعابير غير الباشرة 

". إن الكائن كلي العلم لا يعرف بالنسبة لكافة "الآنات" أي وقت 520قضايا شبه قياسية

 عندها tة أنها اللحظ X، يعرف t، لكنه يستطيع أن يعرف أنه في "اللحظة الآنهو 

". وفي سياق العنى ذاته، في تفسير الحالات ذات الصلة في اليكانيك الكمومي، فإن 521]...[

الكائن الكلي العلم لا يفترض أن يعرف بطريقة جديدة، بالنسبة لكافة النتائج التي 

تم الحصول عليها على نحو فعال في  معينةأصبحت ممكنة عبر عملية قياس، أن نتيجة 

بالنسبة نه يستطيع أن يعرف، عبر تحويل ابتداء من موضعه الخاص، أنه الطلق، لك

قد تم الحصول عليها. يجد إله هذه  النتيجة رقم س، فإنه يبدو أن لجتمع علمي رقم س

الاستعارة اللاهوتية الثانية نفسه ينسب من خلال ذلك الجمعَ نفسه للمحلية والعالية 

ه بالشاركة في لعبة الفرادات، وبقدرته على التعين الذي يقوم به كل واحد منا، طالا أن

 القدرة على 
ً
والتطابق مع أي منظومة من الرجعيات القياسية، فإنه تكون لديه أيضا

تفويض القابلية إلى الرجعية القياسية. إلا أن الله، على عكسنا، من الفترض أن تكون 

شكل نوعي بين "العرفة" شبه لديه إضافة إلى ذلك قدرة غير محدودة على الوافقة ب

القياسية و"التجربة" القياسية. وفي الحصلة، إذا لم يكن الله، عندما كان يستخدم 

                                                           
 موقف كريتزمان 023الرجع السابق ص.  520

ً
 E. Stumpاجع في هذا الاتجاه. ر  N. Kretzmann. لقد تطور أيضا

& N. Kretzmann, "Eternity", Journal of philosophy, 78, p. 429-458 . 
 H.N. Castaneda, Thinking, language and experience . 031السابق، ص.  الرجع 521



312 

الاستعارة للموضوعانية، يستفيد إلا من "رؤية من لا مكان" واحدة، فإنما يكون عليه 

مَة، أن يدمج بين من ظوره لكي يقدم استعارة مقبولة بالنسبة لا بين موضوعانية معمَّ

 . 522الخاص الحتمل )القياس ي( والنظور من أي مكان كان" )شبه القياس ي(

إن الدرس الذي أريد استخلاصه من هذه التأملات هو أن معرفة ما لا تكون شاملة 

بشكل معقول إلا بشرط تخليها عن كونها موضوعانية بشكل شامل؛ وأن هذه العرفة لا 

. يشكل التخلي عن تشاركيةون في جزء منها تكون شاملة بشكل معقول إلا بشرط أن تك

 )وقد بيّن فعاليته خلال 
ً
 مقبولا

ً
الكمال لصالح مفهوم إحصائي وعالمي للموضوعية خيارا

 إلى ظهورات
ً
"عودة الكبوت"  لـ عصر الفيزياء الكلاسيكية(، إنما الذي لا بد يؤدي يوما

ن أشياء أخرى، بطريقة تنبؤية الإبستمولوجي. وهذا ما ذكرتنا به اليكانيكا الكمومية بي

 فإن 
ً
 لبعض الوقت أيضا

ً
رغم أنها ملحة. فإذا ما فقدنا هذا التذكير من منظورنا مجددا

 للفكر. 
ً
 تقدما

ً
 ذلك لن يشكل أبدا

 تفسير نظرية كدليل للبحث الفلسفي 5 .7

لم يكن يهدف تأكيدي في هذا الفصل على تفسير إيفيريت بحال من الأحوال إلى إبراز 

 للعالم لا صحّتهوق هذا التفسير، كما لم يهدف إلى تأكيد تف
ً
 أو تصورا

ً
. فكما أن تمثيلا

يتم إثباتهما بشكل مؤقت، في كل مرحلة من مراحل الشروع العلمي، إلا بقدرتهما على 

توجيه النشاط التجريبي، فإن تفسير نظرية فيزيائية لا يمكن أن يسود إلا من خلال 

 
ً
 من النشاط النظري بشكل أفضل من تفسيرات أخرى  قابليته لأن يقود نمطا

ً
معينا

متعلقة بنوع النشاط النظري التي تسمح بتوجيهه منافسة. إن أهمية تفسير تكون بالتالي 

                                                           
 ما 522

ً
تقرن  ربما، في هذه الحالة، تكون استعارة البوديساتفا مناسبة أكثر من استعارة إله الفلاسفة، التي غالبا

. فللبوديساتفا في الواقع ضمن sub specie aeternitatisالوحيدة تحت شكل من أشكال الخلود مع العرفة 

كائن حساس؛ وأنه لا يرض ى البقاء  كلصفاته الخاصة النسوبة له صفة أنه يتطابق، بالإنابة والرحمة، مع 

 لتأثيراتهم.
ً
"إنه يتبع مصائر العالم كله، لكنه يفلت من  فوق الكائنات الحساسة، دون أن يكون مع ذلك سجينا

 L. Silburn, Aux sources"، الذكور في Enseignement de Vimalakirtiتعليم فيمالاكيرتي كافة الصائر"، راجع "

du Boudhisme, Fayard, 1997, p. 164 . 



313 

. فعندما يبدو تفسير ما أفضل من التفسيرات الأخرى في تيسير الاكتشاف في بشكل فعال

ل إليها، فعندها فقط يتأكد تفوقه الجالات التي يمكن للاستكشاف النظري الوصو  كافة

ويصبح من الغري بالنسبة لكثيرين طرح مسألة حقيقته. والحال أن مثل حالة شبه 

القطبية هذه هي بالضبط حالة لا نصادفها في الفيزياء الكمومية. إن التفسيرات التعددة 

ي مجال القبولة للفيزياء الكمومية لها والحق يقال سلطة إرشادية متخصصة، تظهر ف

إشكالي محدود، إنما تضعف وتفسح الجال لسلطة تفسيرات أخرى في الحقول الإشكالية 

الجاورة. ولا يشكل تفسير إيفيريت استثناء لهذه القاعدة. فدعوته إلى العالية جعلت من 

 في علم الكونيات الكمومي
ً
ه التعدد "التواريخ" 523تفسيره ضروريا جدا

َ
. وقد ساعد آن

توازية من جهة أخرى بشكل كبير على اكتشاف مبادئ "الحساب و"الفروع" ال

، الذي يستخدم طريقة العالجة فائقة التوازي للمعلومة. لهذا فإن العديد 524الكمومي"

من علماء الكونيات والختصين في الحساب الكمومي يأخذونه بشكل حرفي، ويميلون إلى 

 كتفسير "الاعتقاد" به بالعنى الأكثر أنطولوجية للمصطلح
ً
. لكن تفسير إيفيريت يعتبر أيضا

 لتقديم الحل لكثير من السائل العروفة، في 
ً
، ولهذا السبب فهو غير ملائم كثيرا

ً
ثقيل جدا

 مع تقديم حل. 
ً
حين أن تفسير فون نيومان "الأورثوذكس ي" يبدو هنا متوافقا تماما

جات نظرية معينة من جهة أخرى من تمثيل لصيرورا
َ
زمانية  -ت مكانية تستفيد معال

وسطية بين التحضير والقياس، وفي هذه الحالة يكون التفسير ذو التحولات الخفية غير 

 لأن يقدم نقطة ارتكاز مفيدة للباحثين ضمن ظروف لا يستطيع 
ً
الحلية لديفيد بوم قابلا

                                                           
 J.S. Bell, "Quantum mechanics for cosmologists", in J.S. Bell, Speakable and unspeakable inانظر  523

quantum mechanics, Cambridge University Press, 1987; J. Barrow & F. Tipler, The anthropic 

cosmological priciple, Oxford University Press, 1986, chapitre VII. 
524 D. Deutsch, "Quantum theory, the Church-Turing principle and the universal quantum 

computer", Proceedings of the Royal Society, London, A400, p. 97-108, 1985 ؛ 

D. Deutsch, "Three connections between Everett's interpretation and experiment", in R. Penrose & D. 

Isham (eds.), Quantum concepts in space and time, Oxford University Press, 1986, p. 215-225 ؛ 

D. Deutsch, The fabric of reality, Viking Penguin, 1997.  



314 

، في إطار النظر 
ً
يات فيها تفسير إيفيريت ولا التفسير الأورثوذكس ي تقديم أي حل. وأخيرا

الكمومية للحقول وفيزياء الطاقات العالية، فإن تفسير تكاملات الطريق لفاينمان يفرض 

 نفسه كما يبدو كدرب مقاربة أكثر فعالية بكثير من التفسيرات الثلاثة السابقة. 

 للملاحظة التي أشرنا إليها لتونا، فإن تأكيدي على تفسير إيفيريت في هذا الفصل 
ً
وفقا

ه هنا هو القدرة على  كان محرضه الوحيد هو البحث عن قدرة كشفية. لكن ما فضّلت 

بر تفسير الفلسفيالدلالة في التأمل  ، وليس في مجال معين من البحث النظري. فقد اعت 

إيفيريت )الذي تمت مراجعته وإكماله( كوسيلة ممتازة لإظهار علاقة ذلك، في الفيزياء 

ل مع بيان ال
َ
لم مماث نظومة الوَحّدَة من التبادليات بين الذاتية أو بين الكمومية، بفكرة ع 

الوضعية، بالأحرى من التمثيل التأليفي لجسم "خارجي". وفي حين يميل تفسير القائم 

على متحولات خفية إلى الإبقاء على الفكرة في أخدود نظرية ثنائية للمعرفة، وتيسّر 

ية للتفسير الأورثوذكس ي، فإن اللاأدرية أو الشك الإبستمولوجي النسخ الأكثر عمليات

م في هذا الفصل يزودنا بنقطة الارتكاز الطلوبة من أجل  إعادة قراءة تفسير إيفيريت القدَّ

 فيما يتعلق بالفيزياء الكمومية
ً
ستدعى غالبا

 
، 525تطوير مفهوم للمعرفة التشاركية، التي ت

تابَع حتى نتائجها الأخيرة. 
 
 ما ت

ً
 إنما التي نادرا

 على هذه الدرب الثالثة  من الصحيح
ً
 جوهريا

ً
أن بعضهم يستطيع أن يقدم اعتراضا

استراتيجية إبستمولوجية وسطية بين واقعية علمية بلا ويشكك بالتالي بتوفر أية 

تسويات وذرائعية عنيدة متشبثة. إن مفهوم العرفة التشاركية نفسها، التي تشتمل في آن 

ه وجهة نظر وبسط شبكة موحدة من التبادلات واحد على نسبية البيانات الواقعية اتجا

 بتوتر داخلي. وهو توتر شبيه بالتوتر 
ً
 مسكونا

ً
بين وجهات النظر، يبدو في الواقع مفهوما

، والذي يمكننا التعبير عنه بأكثر ما 526الذي كشفه بلاكبرن في الوقف الانعكاس ي لبوتنام

                                                           
 J.A. Wheeler, "Law without law", in J.A. Wheeler & W. Zurek, Quantumانظر على سبيل الثال  525

theory and measurement, Princeton University Press, 1983. 
 القدمة.  راجع الفصل الرابع، 526



315 

وقت نفسه أنني لا أستطيع يكون الوضوح من خلال التساؤل التالي: "كيف أزعم في ال

التكلم عن العالم إلا في حدود وجهة نظر موجودة لدي عن العالم، وأنني أعرف أنها وجهة 

 ". 527نظر حول العالم؟

 الجواب الأكثر منطقية على هذا النوع من التساؤلات هو أنه، كما أنني خلال مجرى 

كأمر خارجي( لكي أفعّل  ما هي وجهة النظر )أي أن أتمثلها أعلمالحوار لا أحتاج لأن 

اللغة، فإنني في الفيزياء لا أحتاج لأن  استخدامقواعد تبادل الضمائر الشخصية في 

 "وجهة نظر من بين وجهات النظر" من أجل تفعيل قواعد التكافؤ الوزونة 
ً
أعتمد عقليا

النظرية الكمومية. إن التطبيق الضبوط للحالات  صوريةللوضعيات في استخدام 

ة لا يتطلب تمثيل "العوالم" التوازية الحاملة لوجهات النظر الوافقة، أكثر مما النسبي

 على وضعية 
ً
 مشرفا

ً
تتطلب الشاركة في لعبة صياغة العبارات بين التحاورين تأملا

 الشاركين في الحوار. 

                                                           
527 J. Boueresse, Le mythe de l'intériorité, Minuit, 1987, p. 82;  ه إلى النظومة الرؤية ؛ وهذا السؤال موجَّ

 إلى النظومة التعلقة بنظرية الوناد عند ليبنيتز التي يستلهم 
ً
والنظور لدى برتراند راسل، ويمكن توجيهه أيضا

 منها. 



316 

 



317 

 528الصدفة الوضوعية ومبدأ السبب الكافي - 8

 

ية إن فكرة التحديدية السببية الكلاسيك"

ليست صحيحة ولا خاطئة بالنسبة للفيزياء 

الحديثة، بل هي ببساطة مجردة من العنى 

 ."الفيزيائي

 فكرة التحديديةكوجيف، 

 

تبقى خطوة أخيرة علينا اجتيازها: ألا وهي إيضاح بعض السمات التي تعدّ غامضة في 

ير مرتبط اليكانيك الكمومي وذلك بأن نحل محل تصوّر النظرية الفيزيائية كوصف غ

 بالارتباطات المكنة 
ً
 تنبؤيا

ً
بالعالم، التصور الذي يجعل من تصوّر النظرية الفيزيائية بيانا

في العالم. وإحدى أهم هذه السمات هي اللاتحديدية. وسنحاول بالتالي في هذا الفصل 

ر على لاإنفصالية 
ّ

فهم بسهولة كمؤش
 
الوجيز بيان أن اللاتحديدية الكمومية يمكن أن ت

 بالأحرى من فهمها كانعكاس للنظال
ً
ام )أو للفوض ى( من ظاهرة وشروط تظاهرها، بدلا

 طبيعة منفصلة.

 الصدفة الذاتية والصدفة الوضوعية 1 -8

لا يمكن تعريف الصدفة الوضوعية بسهولة إلا من خلال عكس العنى، ويشكل ذلك 

 على الصعوبة التي يجب تخطيها. 
ً
 أوليا

ً
 مؤشرا

 بعبارة "الصدفة الذاتية"؟ إن الصدفة الذاتية هي صدفة  فما الذي نفهمه
ً
إذا

ظاهرية، صدفة تنجم عن الجهل، تخفي تحت سلسلة من الأحداث العشوائية حسب 

الظاهر صيرورة طبيعية تحرضها أسباب و/ أو تحكمها قوانين. فهذه الصدفة تتطابق مع 

                                                           
 M. Bitbol, "Qu'est-ce qu'un hasard objectif?", Laمن القالة التالية: هذا الفصل هو نسخة معدلة  528

lettre mensuelle de l'ECF, no 161, p. 13-16, 1997. 



318 

م: "إننا ننظر الصدفة اللابلاسية، التي تعبر عن نفسها بالدرجة الأولى ب
ّ
صيغة ضمير التكل

." وعندما 529إلى ش يء ما على أنه أثر الصدفة عندما ]...[ نجهل ]...[ الأسباب التي أنتجته

قام لابلاس رغم كل ش يء، لكي يتوافق مع الاستخدام الشائع، بالاستناد إلى الصدفة 

[ أية واقعية بصيغة الغائب، فقد كان ذلك فقط يش ي بالطابع الوهم: "ليس للصدفة ]...

بذاتها." فاللجوء إلى تصوّر الصدفة لا يترجم بالتالي هنا سوى الإقرار بالتخلي الوقتي عن 

متابعة البحث. ومن الفروغ منه أن البحث حول الأسباب يمكن أن يصل إلى نتيجة. 

وذلك إما لأن وسائل متوفرة تسمح، مع حدّ أدنى من الثابرة، بإيصاله منذ الآن إلى 

، ولهذا فإنها هدفه. 
ً
وإما لأن النظرية الفيزيائية العمول بها لها بنية تحديدية رياضيا

اتية الناسبة( تتبع سلسلة الأسباب راك إمكانية )ببناء الوسائل الأدتفسح الجال لإد

، لأنه بقبول مبدأ السبب الكافي فإننا نعمل في منظورات 
ً
الحددة بشكل جيد. وإما، أخيرا

دروب وطرق وصول غير معروفة إلى أسباب مجهولة. وليس لهذا تحديد مستقبلي ل

الوقف الأخير أية قيمة للوهلة الأولى سوى القيمة الإرشادية والكشفية؛ فهو لا يعمل 

ستكمَل بشكل  حتى إشعار آخر إلا كدليل وكمشروع ناظم بالنسبة للبحث. وهو مع ذلك ي 

ارج، بشكل مستقل عن القدرة التي يمكن متواتر في تأكيد ميتافيزيائي: يوجد هناك في الخ

 أن تكون لدينا على تأكيدها ووصفها، أسباب حقيقية للأحداث. 

وعلى العكس، فإن ذكر صدفة موضوعية يشير إلى معنى وجود حواجز غير قابلة 

 (. étiologiqueللتجاوز تمانع إنجاز البحث في مجال علم الأسباب )الإتيولوجي 

لادية لوسائل التقص ي والبحث لا يبرر وحده أن نصف إن مجرد عدم الجاهزية ا

 بصيغة ضمير التكلم.
ً
" نحن" فـ صدفة ما بأنها "موضوعية"، لأنها تعلن عن نفسها حتميا

"نحن" العائدة على  الـ لا نملك إجراءات تقنية تسمح بتحديد أسباب حادث ما. لكن هذه
                                                           

-A. Dahan؛ وقد ذكره دهان ـ دليديكو في 416ـ59و  56-46راجع أعمال لابلاس، الجلد الثامن، ص.  529

Dalmedico, "Le déterminisme de Pierre-Simon Laplace et le déterminisme aujourd'hui", in A. Dahan-

Delmedico, J.-L. Chabert & K. Chemla (éd.), Chaos et déterminisme, Seuil, 1992 :
ً
 .P.-S. راجع أيضا

Laplace, Essai philosophique sur les probabilités, Courcier, 1814. 



319 

ومتموضعة ومزاجية. وبالتالي لا يمكن الجتمع التكنولوجي العلمي الحالي هي "نحن" طارئة 

ف من قبل العالية التي تفترضها الوضوعية. 
ّ
 أن توظ

الأسباب"  "عدم وجودونجد عند الطرف الآخر لطيف أسباب التخلي عن البحث 

الصريح والبسيط. إن عدم الوجود هذا، إذا ما أثبت، يضمن موضوعية الصدفة في أشد 

لعنى الذي يمكننا القول وفقه بأن الصدفة هي أمر "أصيل معانيها النقدية السبقة: أي ا

 وفق نمط 
ً
وذاتي"، وأنه "أنطولوجي"، وأنه يميز الطبيعة "بذاتها". نعبر عن الفكرة أحيانا

 وفق نمط طبيعي )"اليول"، التي تؤمّن استقرارية 530لاهوتي )الله يلعب بالنرد
ً
(، وأحيانا

(. الشكلة تأتي 531"حقيقية" ملازمة للطبيعة التواترات وليس الأحداث نفسها، هي قوى 

من أن مثل هذه التأكيدات تظل، مثلها مثل بدائلها، بمنأى عن كل إمكانية لإثباتها 

. إن مسألة معرفة إذا كانت الصدفة هي "أنطولوجية" أم لا، وإذا كانت "القوانين 
ً
تجريبيا

ي مسألة لا يمكن حسمها النهائية للطبيعة" غير تحديدية بشكل جوهري وأصيل أم لا، ه

وبتّها. إن التطور الحديث للعلوم التعلقة بالعشوائية تصور بوضوح عدم إمكانية الحسم 

هذه. ويتم البرهان في الواقع أن ظواهر تحديدية يمكن أن تنتج عن تطبيق قانون الأعداد 

أن  الكبيرة على حوادث عشوائية وعرضية، وأنه على العكس يمكن لظواهر غير تحديدية

 . 532تترجم صيرورات شواش تحديدية كامنة أو تحتية

مع ذلك، ثمة خيارات وسطية، أقوى من الخيار الأول وأقل تأملية من الأخيرة، تظل 

متوفرة وقائمة. والخيار الأساس ي بينها يتمثل في ربط أطروحة الصدفة الوضوعية 

                                                           
 2ين: "]الله[، على الأقل، لا يلعب بالنرد"، في الرسالة إلى بورن في إذا أخذنا عكس التأكيد الشهير لأينشت 530

 ,A. Einstein & M. Born, Correspondance 1916-1955, Seuil، وهي منشورة في 0945كانون الأول من عام 

1972 . 
531 K. Popper, La théorie quantique et le schisme en physique, Hermann, 1996. 
532 J. Harthong, Probabilités et statistiques, Diderot, 1996. من هذا  5ـ  5. ويمكن أن نجد في القطع

 بـ "الجدل الخامس في الأفكار التجاوزية" لهارثونغ بين التحديدية واللاتحديدية الجوهريتين في 
ً
الكتاب بيانا

 "قوانين الطبيعة". 



321 

، أي لكافة باستنتاج أو معاينة السمة اللاتحديدية للنظريات الفيزيائية ا
ً
لقبولة حاليا

النظريات الشتقة من اليكانيك الكمومي. فاليكانيك الكمومي هو نظرية غير تحديدية 

 بالتنبؤ بكل نتيجة تجريبية خاصة بشكل 
ً
وفق هذا العنى الزدوج بأنها لا تسمح عموما

راضية يقيني، وبأن شكلانيتها لا تتضمن أي مؤشر استذكاري مشارك في مبتدأ سلسلة افت

. وبشكل أدق، فإن اليكانيك 533للأسباب التي أمكن لها أن تصل إلى كل نتيجة من النتائج

 إعادة الإنتاج الدقيقة للنتائج التجريبية في إثر تحضيرات 
ً
الكمومي لا يتضمن دائما

 لا يمكن فيه لكل حادث أن ينفصل عن 
ً
أعظمية متطابقة. إن هذه النظرية تترجم وضعا

 اللاعكوسة والتي لا يمكن ضبطها. الظروف الخاصة و 

يمكن ترجمة هذه اللاحظة على النحو التالي. إن اليكانيك الكمومي لا "يموضع" صلة 

دقيقة بين مقدمة عملياتية ونتيجة حدثية، طالا أن موضعتها ستعني وصفها على أنها 

حققة. صالحة للجميع، وفي كل مكان، وفي كافة الظروف حيث تكون القدمة منجزة ومت

بالقابل، فإن اليكانيك الكمومي يبني التكرارية والتناسلية الكاملتين للعلاقة بين كل 

 من خلال  وتوزع إحصائيتحضير 
ً
معطى لنتائج تجريبية. يضمن اليكانيك الكمومي أيضا

معادلة شرودنغر استمرارية هذه العلاقة. يمكننا بالتالي أن نؤكد، بالتوافق مع التعريفات 

ة، أنه يتم من خلال هذه العادلة موضعة صلة بين القدمة العملياتية والنتيجة السابق

 لفكرة صدفة موضوعية. الإحصائية
ً
. إن بنيتها الاحتمالية تعطي بالتأكيد مضمونا

وببساطة، فإن هذا الضمون يرتبط بمعنى نقدي بالأحرى منه بميتافيزياء مفهوم 

 بـ ال صحة الفيزياء الكوانتية توصفالوضوعية. إن الصدفة التي تسود في مج

"الوضوعية" ليس لأنها تعكس سمة مطلقة للطبيعة )وعلى هذا ليس لدى القاربة 

                                                           
 محاولات لإعادة تشكيل استرجاعية لسلسلة من " تمثل فعGriffithsإن "التواريخ التسقة لغريفيث  533

ً
لا

وإلا لاندرجت  ولا يمكن أن تكون كذلكوحيدة بذاتها،  ليستالأسباب بين تجربتين، لكن إعادة التشكيلات هذه 

 R. Omnés, The interpretation of quantumبشكل خاطئ ضد التنبؤات الاحتمالية للميكانيك الكمومي. راجع: 

mechanics, Princeton University Press, 1994  القطع 
ً
 من هذا الكتاب.  4ـ  4؛ راجع أيضا



321 

العلمية أي ش يء لقوله في كل الأحوال(، بل لأنها تعبر عن نمط كوني، تصفه النظرية، 

 للعلاقة الإحصائية بين العمليات التجريبية ونتائجها. 

التي تهدف إلى إعطاء موضوعية للصدفة من خلال وساطة إن هذه الاستراتيجية 

بنية النظريات الفيزيائية القبولة لا تخلو مع ذلك من ضعف. صحيح أن غياب الطابقة 

أو التعرف على صلة محتملة مشاركة بين مقدمات ونتائج لم تعد تنسب إلى عدم كفاية 

ق بالحدود الفروضة بواسطة حالة راهنة لوسائلنا التكنولوجية، بقدر ما لم تعد تتعل

النظريات الفيزيائية على كافة البحوث التي تقودها لتكون ممكنة. ولكن لا يجب أن يغيب 

عن ذهننا أن النظرية الفيزيائية، مهما كانت درجة تأكيدها، فإنها تظل هشة، بل هشة 

ي بشكل مضاعف. فهي هشة بسبب التحديدية التحتية لنماذجها عبر حقل التجربة الت

 بسبب إمكانية دحضها بواسطة التجارب التي تنتج بشكل 
ً
تحكمها، وهي كذلك أيضا

يّرت موضوعية بواسطة  إهمال أو خطأ في هذا الحقل. إن أقنمة الصدفة التي ص 

اليكانيك الكمومي أمر يعود بالنتيجة للوهلة الأولى إلى تأسيس عقيدة مبنية على منهج 

مستقبله. إن منهج الفيزياء الكلاسيكية، أي  نظري لا حصريته مؤمنة ومؤكدة ولا 

استخدام العادلات التفاضلية ذات الحلول التحديدية بطريقة مشاركة من خلال 

شروط بدئية، كان ييسر الاعتقاد بتحديدية طبيعية. ثم قاد منهج الفيزياء الكمومية، أي 

لية، إلى تيسير معالجة البدائل وحالات الضد، و"علاقات الريبة"، كما وسعة الاحتما

الاعتقاد بلاتحديدية طبيعية. هذا بانتظار تغيير جديد في النهج لا يمكننا استبعاده 

 
ً
 .534مسبقا

 واللاتحديدية السياقية 2. 8

 الي عندـــــول الصدفة يتبدى بالتــــومي حــــإن الدرس الذي يقدمه لنا اليكانيك الكم

ما سبق وأشرنا له هو أننا لن نستطيع جعل التحليل الأولي له أشبه بتعليم العرافين. ف

                                                           
 ,"?L. Soler, "Les régularités phénoménales requiérent-elles une explicationحول هذه النقطة راجع:  534

in M. Bitbol & S. Laugier (éd.), Physique et réalité; un débat avec Bernard d'Espagnat, Frontières-

Diderot, 1997. 



322 

اليكانيك الكمومي، لا هو ولا أية نظرية علمية أخرى، يستخدم كبرهان لصالح صدفة 

. إن موضوعية الصدفة التي يعالجها تظل معلقة بتغير ممكن أنطولوجية"صحيحة" أو 

 لنمط الوضعة التي تعبر عنها شكلانية هذا العلم. وحتى عندما نت
ً
مسك بمجال دائما

 أن نغير مستوى النظرية الوضوعية لكي نغير 
ً
صحة اليكانيك الكمومي فإنه يكفي عمليا

بشكل كبير التقدير والتقييم الذي يمكن أن نصل إليه فيما يخص الصفة الوضوعية أو 

الذاتية للصدفة التي يواجهها. فعلى سبيل الثال، إذا كان موقع الوضعة هو موقع 

، فإن لاتحديدية النتائج 0964خفية" في نظرية ديفيد بوم التي تعود إلى عام "التغيرات ال

، بالأحرى من كونها تعود إلى 535التجريبية تنسب إلى صيرورة من الشواش التحديدي

التوزعات الإحصائية أو إلى موجهات الحالة التي تسمح بتوليدها. وعلى الرغم من أن 

 )أو لهذا "التفسير" القدرة الكشفية الاثلة في هذه النظر 
ً
ية الأخيرة ليست معروفة كثيرا

كما انتهى بوم نفسه إلى تسميته(، فإن محاولة افتراض أن قوانين الطبيعة، في مجال 

، هي قوانين تحديدية يجازف بأن يصبح محاولة كبيرة من 
ً
بحث حتى وإن كان محدودا

 جديد. 

نظرية بوم صحيحة تكفي إلى إن إمكانية بسيطة بأن تكون نظرية )أو "تفسير"( مثل 

إيقاف عمل الحجة الاحتمالية الأقوى التي تقدم عادة في صالح فكرة أن اليكانيك 

الكمومي يترجم "صدفة صحيحة" بالأحرى من مجرد "صدفة جهل". إن هذه الحجة 

، على عدم صحة القاعدة العيارية، في الحالة العامة، لراكمة 536ترتكز، ولنذكر بذلك

 على استحالة اختزال "حالة نقية" إلى "خليط احتمالات ا
ً
لأحداث التباعدة، أو أيضا

إحصائي". وفي الواقع، فإن النمط غير التباعدي للرابط الاحتمالي الؤسس بواسطة 

اليكانيك الكمومي بين الأحداث التي تظهر بشكل تجريبي لا يتوافق مع التأكيد بأن هذه 

                                                           
535 D. Bohm & B. J. Hiley, The individed universe, Routledge, 1993, p. 24 -25.  
536 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique, Champs-Flammarion, 1997, 1, 

3, 8. 



323 

من أننا كنا نجهلها. وهو كذلك ليس أكثر توافقية مع الأحداث تنتج من نفسها على الرغم 

التأكيد الأكثر نوعية ووفقه فإن متواليات من الأحداث من هذا النوع تنشأ من ذاتها 

تكون خاضعة لقانون تحديدي مجهول. غير أن مثال نظرية بوم قد بين لنا أنه ليس ثمة 

ظهور في كليتها على الستوى ما يمنع من تصور أنه توجد صيرورات تحتية، غير قابلة لل

التجريبي، والتي تخضع من جهتها إما بشكل مباشر إلى قوانين تحديدية أو إلى قوانين 

احتمالية تتوافق مع مفهوم "صدفة الجهل". وضمن هذا النظور، فإن الانحرافات 

ر اللاحظة بين القواعد الاحتمالية الكمومية والقواعد الاحتمالية العيارية )التي تف سَّ

بعبارة "صدفة الجهل"( يمكن أن تفهم أو تشرح من خلال تفاعلات متبادلة ولحظية بين 

الصيرورات التحتية، و / أو من خلال التأثير الذي يجب أن تمارسه أدوات الكشف على 

الصيرورات التحتية من أجل إنتاج الأحداث التجريبية التي يحكم اليكانيك الكمومي 

ل، فإن اليكانيك الكمومي لا يخرق البدأ العام في اللابتيّة أو احتمالاتها. وبالإجما

اللاحسمية لعلوم العشوائية. وليس ثمة ش يء في بنية تنبؤات اليكانيك الكمومي ما يجبر 

على التأكيد أنه على "مستوى نهائي أعلى" افتراض ي فإن الصدفة وحدها هي ما يحكم 

 الأحداث الطبيعية. 

تحليلية ثانية، إذا عرفنا أن نقرأ ما بين السطور في التأملات  ومع ذلك، وفي مقاربة

السابقة، فإن اليكانيك الكمومي  يشتمل على درس هام وخال من الغموض في آن واحد 

 أننا لا نستطيع الاستفادة منه من أجل طرح 
ً
فيما يخص الصدفة. لأنه إذا كان صحيحا

 خص السمة التحديدية أو غير التحديديةأية أطروحة أنطولوجية )تتعلق بالكائن( فيما ي

"قوانين الطبيعة"، فإننا نستطيع الارتكاز عليه من أجل تقديم مؤشرات ثمينة حول  لـ

موضوع حدود الخصوبة الإبستمولوجية لبدأ السبب الكافي. فمبدأ السبب الكافي لم 

ه كان يدفعهم يعتبر كمبدأ خصب من قبل الأجيال السابقة من الباحثين العلميين إلا لأن

إلى تصور شبكات من الصلات التشاركية التي تستطيع ضمّ الظاهرات العروفة، 

وتصميم نمط من التجارب التي تسمح بإثبات هذه الروابط وبالتالي تحديد صفوف من 



324 

الظاهرات الجديدة. والحال أنه من المكن أن نبين )من خلال محاكمات ما فوق نظرية 

Métathéoriques  من كونها "ما بين نظرية"  بالأحرىintrathéoriques هذه الرة( أن كل ،

نظرية تملك الإمكانية الزودوجة في التحكم من خلال قوانين )يمكن أن تكون تحديدية( 

 للميكانيك 
ً
نتج التنبؤات الؤكدة مسبقا

 
بالخصائص الذاتية للأشياء الفردانية، وأن ت

إلى تجربة الصيرورات التحديدية التحتية التي الكمومي، لها ضمن تضميناتها لاوصوليتها 

. إن الصيروات التحديدية التي تصيغها النظريات ذات التحولات )أو بالأحرى 537تذكرها

 ذات الصيرورات( الخفية لا تفتح لأي توسع كوني ظاهرات قابلة للتجريب. 

ة أمران وبالنتيجة، فلا عودة التحديدية ولا وضع مفهوم للصدفة الذاتية في القدم

مستبعدان، أي غير خصبين. فاليكانيك الكمومي لا يمنع حفظ مبدأ السبب الكافي 

 أمام 
ً
وظيفته الثالية الناظمة والجردة في فضاء الثاليات الرياضية، لكنه يطرح حدودا

استخدامه كدليل واقعي محسوس للبحث التجريبي، وهو بذلك يسحب من هذا البدأ 

 مما كان 
ً
 كبيرا

ً
يشكل قيمته في نظر كتاب ومفكري الثورة العلمية في القرن السابع جزءا

 عشر. 

إن قحط مبدأ السبب الكافي في سلوك بعض اللحظات من التقص ي العلمي لا يمنع 

مع ذلك من استخدامه في الدرجة الثانية في بحث ارتدادي، أي في بحث حول أسباب 

ل بشكل مزدوج، وفق توجه تنبؤي محله هو بالذات. فلماذا أصبح هذا البدأ غير فعا

، وذلك في مجال الصحة النوعية للميكانيك الكمومي؟ ثمة  عاكس للتنبؤ فيو 
ً
آن معا

 بمتناولنا بعض الإجابات الوافية حول هذا السؤال. 

 لعدم الخصوبة التنبؤية لبدأ السبب 
ً
 مقبولا

ً
لنلاحظ بداية أن كارل بوبر قدم تفسيرا

لذاتية. وكتب في هذا الجال: "لقد برهنا أن التنبؤ الذاتي أمر غير الكافي في حالة العرفة ا

 في الحالة التي نتوصل فيها إلى بناء متنبئ يجمع كافة قدرات 
ً
ممكن، وذلك صحيح أيضا

 بصفته 
ً
الذكاء اللابلاس ي ]...[، أي متنبئ يمثل منظومة فيزيائية يتم الاعتراف عاليا

                                                           
537 M. Bitbol, Mécanique quantique, une introduction philosophique, .351ـ  369، الصدر السابق، ص . 



325 

ن برهاننا لا يمكن أن يستخدم لدحض التحديدية. التحديدية. كذلك فإنه من الصحيح أ

لكن يمكن استخدامه من أجل دحض التحديدية "العلمية" ]...[. ذلك لأنه إذا كان التنبؤ 

، فإنما ينجم عن ذلك أن التنبئ لا يستطيع أن يتنبأ بردود فعله على 
ً
الذاتي مستحيلا

حكمه قوانين التحديدية، " بعبارة أخرى، حتى في كون مفترض ت538محيطه الخاص ]...[.

 في إنتاجها. 
ً
 بطريقة مبهمة جدا

ً
 لا يستطيع التنبؤ بالظاهرات إذا كان متضمنا

ً
 فإن متنبئا

 لهذا الوضع من التضمين الفرط في الفيزياء الكمومية، حيث 
ً
غير أننا نجد مكافئا

 إشراطات لانبثاق هذه الظاهرات. إن 
ً
تكون أجهزة الكشف عن الظاهرات هي أيضا

السمة البهمة للظاهرة ولوسائل ظهورها )إطارية الظاهرة( هي كما نعرف السمة الركزية 

للأوضاع التجريبية والتي تهدف نظريات اليكانيك الكمومي إلى أخذها بعين الاعتبار. وهذا 

ما يحصل بشكل مباشر في اليكانيك الكمومي العياري، ويترجم ذلك بتأثير آني للوسط 

لخصائص المثلة في النظريات ذات التحولات الخفية من نمط نظرية بوم. الأداتي على ا

 من هذه النقطة فلا بد من محاولة تفسير اللاتنبؤية في الظاهرات الكوانتية من 
ً
وانطلاقا

 خلال سياقيتها )التي أصبح لا مناص منها بسبب عدم التوافق الجزئي بين السياقات(. 

 0941العلاقة بين السياقية واللاتنبؤية في عام  كان هايزنبرغ قد استشف مثل هذه

. غير أن 539في مقالة قدم فيها للمرة الأولى العلاقات التي سميت بعلاقات "الريبة"

"تخلخل" ما. والتخلخل غير  لـ السياقية تأخذ في هذا النص الشكل الصوّر والحسوس

وفق هايزنبرغ تلك  القابل للانضغاط والذي لا يمكن ضبطه بواسطة أداة القياس هو،

الفترة، ما يمنع معرفتنا بشكل كامل لجموعتين من التحولات التي تشكل الحالة البدئية 

لجسيم، وبالنتيجة يستنتج هايزنبرغ أن مبدأ السببية الذي يربط بشكل قسري حالة 

بدئية بحالة نهائية يظل غير قابل للتطبيق في الفيزياء الكمومية. وللأسف، فإن لصورة 

                                                           
538 K. Popper, L'univers irrésolu, Hermann, 1984, p. 66. 
539 W. Heisenberg, "The physical content of quantum kinematics and mechanics", in J. A. Wheeler & 

W. H. Zurek, Quantum theory and measurement, Princeton University Press, 1983. 



326 

 لم يغب عن بور وعن هايزنبرغ، تخ
ً
لخل الوضوع من خلال أداة القياس مانع كبير أيضا

وأشار إليه فيما بعد كارل بوبر. ففي العمق، تشتمل هذه الصورة على البدء بتشكيل 

مشهد من كون من الأشياء الزودة بخصائص جوهرية، ثم على تحريض التغييرات 

استبعاد مفهوم الخاصية بعد حصوله وتعميم  التبادلة لهذه الخصائص من أجل تبرير 

مفهوم "الظاهرة" التاريخية. وعبر هذا الفهوم، فإنه لا يتم ذكر تحريض تمثيل كون ذي 

كينونات مزودة بتحديدات خاصة إلا لغاية وحيدة هي البرهان على بطلان أو، ما يعبر عن 

 لإبستمولوجية تح
ً
قية، عدم إمكانية الوصول قّ الأمر نفسه في الإطار الذي لا يزال راسخا

 من حيث البدأ. 

إن صورة "التخلخل" تمثل في العمق لحظة "ميتا مستقرة" للتفكر حول اليكانيك 

الكمومي. وهي تدعونا إلى تجاوزها في اتجاهين متعاكسين. فإما نأخذ على محمل الجد 

 للتحدي
ً
دات التي لا مقدمات القياس الخاصة بها ونحاول بناء نظرية موافقة تجريبيا

ستراتيجية )التي سبق وشرحناها( للنظريات ذات يمكن بلوغها التي نسلم بها، وتلك هي الا 

التغيرات الخفية. أو على العكس نأخذ بملء الجدية النتائج الكليانية لصورة التخلخل، 

ألا وهي لاإنقسامية الظاهرة الكمومية، ونسبيتها غير القابلة للتجاوز لسياق تجريبي، 

 لتمثيل مصوّر ون
ً
قوم عندها بإعداد تصور للنظرية الفيزيائية التي لا تلجأ من بعد أبدا

لة الفترَضة للظاهرة، وهي الاستراتيجية  التي اعتمدها بور منذ عام   
ّ
شك

 
للحظات ال

 ، إنما ليس دون الكثير من الضعف والتردد. 0936

 إقامة صلة شكلية  ستراتيجية الثانية حتى نهايتها أنهنستنتج بمتابعة الا 
ً
يمكن تماما

مباشرة بين اللاتحديدية التنبؤية والسياقية، دون الحاجة إلى الوسيط الريب الذي 

 0936منذ عام  Grete Hermannتزودنا به صورة التخلخل. وقد نشرت غريت هرمان 

حت فيه إلى مثل هذا الرابط
ّ
 ل

ً
في . فقد لاحظت هذه الفيلسوفة الألانية الشابة 540كتيبا

                                                           
540 G. Hermann, Les fondements philosophiques de la mecanique quantique,  نقله إلى الفرنسية ،A. 

Schnell  بالتعاون معL. Soler وكتب الدخل والتقديم والقدمة النقدية كل من سولر ،L. Soler  وفرينVrin ،

 . 91، ص. 0995



327 

الواقع أن الأسباب الحتملة لظاهرة كمومية لا يمكن أن تستخدم في التنبؤ بها، لأنه لم 

 تحديدها إلا بعد وقوعها، وذلك بالنسبة إلى الظروف نفسها التي أدت لإنتاج 
ً
يتم أبدا

هذه الظاهرة أثناء القيام بقياس. بعد ذلك، تم وضع الصلة بين السياقية واللاتنبؤية 

، ووفقها فإن P. Destouches-Févrierفيفرييه  -خلال مبرهنة ديتوش  بشكل صارم من

كل نظرية تنبؤية تعنى بظاهرة محددة بالنسبة لقرائن تجريبية  يكون بعضها غير متوافق 

. إن الخمنة السابقة، 541على التبادل فيما بينها، هي نظرية "غير تحديدية بشكل جوهري"

ر وفقها السياقية الميز  ة للوضع التجريبي الذي تواجهه الفيزياء الكمومية التي تفسّ 

 اللاتحديدية التنبؤية، ترتكز بالتالي على أسس أكيدة. 

إعادة تشكيل عكس بالقابل، من السهل البرهان أن هذه السياقية نفسها تجعل من 

لسلسلة الأسباب التي أمكن أن تؤدي إلى ظاهرة ما إعادة تشكيل باطلة )أو  تنبؤية

إن إعادة بناء سلسلة الأسباب التي لا تكون من حيث البدأ مجردة من تعسفية(. 

العلاقات مع التجربة يعني في الواقع تأسيس متوالية الظاهرات التي تقود، عبر سلسلة 

. لكن من 
ً
ة إلى النتيجة الستنتَنتَجَة تجريبيا مشاركة من الأحداث، من السابقة العدَّ

بالنسبة إلى سياق تجريبي واستخدامها الفعلي. وبغياب  الفترض أن الظاهرة لا تحدد إلا 

السياقات التجريبية الوسيطة القابلة للفعل، فإنه من غير الشروع استحضار ظاهرات 

 "ما بين ظاهرات" تخيلية. H. Reichenbach 542وسيطة، وهو في الأكثر ما يسميه رايشنباخ

قية بحتة، ولن تكون إضافة إلى إن إعادة بناء عكس تنبؤية لهذا النمط تظل لذلك اتفا

ذلك متوافقة مع الخوارزمية الاحتمالية للميكانيك الكمومي إلا بشرط أن تكون متعددة 

 . 543القيم

                                                           
541 P. Destouches-Fevrier, La structure des théories physiques, P. U. F., 1951, p. 260-280 إن هذه .

 مع وجود 
ً
البرهنة )مثلها مثل القواعد الاحتمالية في اليكانيك الكمومي العياري التي تعممها( متوافقة تماما

بين قابلية التنبؤ بين  ( خفية. وهي تهتم في الواقع فقط بالعلاقةصيرورةنظريات ذات متغيرات )أو بالأحرى ذات 

 ، وليس بصيرورات محتملة غير قابلة للتجريب من حيث البدأ. الظاهرات
542 H. Reichenbach, Philosophic foundations of quantum mechanics, University of California Press, 1946.  
 . 0ـ  6و  4ـ  4راجع القطعين  543



328 

، بحسب 
ً
باختصار، فإن فإن السياقية تجعل مبدأ السبب الكافي غير فاعل أو كيفيا

ة ما نستخدمه بشكل تنبؤي أو عكس التنبؤي. وهكذا فإنه يصبح عندها للصدف

الوضوعية للفيزياء الكمومية، على الرغم من أنها لا تدعي أي أساس أنطولوجي، ميل 

 للبقاء مسلم به. 



329 

 خاتمة

 

قل لي كيف تبحث، وسوف أخبرك بما "

 "تبحث عنه

 ويتغنشتاين، ملاحظات فلسفية

L. Wittgenstein, Remarques philosophiques 

 

واقف العلنة خلال النقاشات حول ما هو مستقبل الفيزياء؟ لم ينجح أي من ال

الواقعية العلمية في توليد تصور لتاريخ الفيزياء ولتطوراته القابلة للتنبؤ. إن التصور 

الذي قدمناه في هذا الكتاب عبر أشكاله الأولية لا يشكل استثناء، كما رأينا منذ الفصل 

 بعد  الأول. وهو يشتمل على مصراع سلبي وآخر إيجابي سوف نعيد تفحصهما
ً
واحدا

 الآخر. 

 
ً

. بمواجهة تطور اليكانيك الكمومي، تبيّن أن ثمن الحفاظ على الجانب السلبي أولا

. وبالنسبة للذين ليسوا مستعدين 
ً
واقعية للكينونات التقليدية في الفيزياء قد  ارتفع كثيرا

يوية، لدفع هذا الثمن، هناك ثلاثة خيارات على الأقل مقدمة لهم. خيار الواقعية البن

 
ً
 حدا

ً
ووفقها فإن الكفاية التجريبية الشاملة لنظرية علمية لا تشتمل على التوافق حدا

لات الفردية  
ّ
ي الخارجي"، بل فقط على "عالم الحقيق للـ وكلمة كلمة بين كينوناتها والشك

 بين سماتها البنيوية الكبرى والهندسة العامة للطبيعة. وخيار التجريبية البنائية،التماثل 

الذي يشير إلى أن الباحثين العلميين ليسوا في الواقع بحاجة إلى الاعتماد على ش يء آخر، 

في معالجتهم اليومية للكينونات النظرية )مثل الجسيمات أو الحقول(، سوى على أسباب 

للاعتقاد بها، بل ببساطة على غياب سبب لإعادة التساؤل حولها )في كافة  براغماتية

 خيار شبه الواقعية الذي، مع اتخاذه لإجراء الارتباط بالوقف الواضع(. وهناك أ
ً
خيرا

السابق، فإنه ينأى ويتميز بفوارق دقيقة عنه. وترتكز شبه الواقعية، في حركة انسحابها 



331 

اتجاه اللاواقعية التي نشأت عنها، على الاستنتاج أنه من وجهة نظر الباحث العلمي، فإن 

عب إذا جاز القول أي دور؛ وأنه من وجهة نظر الفيلسوف، "كما لو" لا تل ـالتلطيفات وال

فإن التوكيد الذي وفقه لا تصح الالتزامات الأنطولوجية للباحث "في الحقيقة" إلا على 

 بقدر التوكيد العاكس. 
ً
 نمط "كما لو" سيكون ميتافيزيائيا

، هو مع ذلك موقف 
ً
 فلسفيا

ً
محفوف إن هذا الوقف الثالث، الأنيق والتماسك جدا

بالخاطر. لأنه، بدعوته إلى اعتماد وقفة تشبه أن يس يء فهم موقف  شخص واقعي أصيل 

للكينونات، من خلال تجمّله بمجرد شبه ابتسامة من ليس بالغبي، وبالرونة الفائقة 

لشخص لا تخيفه أية إعادة تشكيل أنطولوجية، فإن شبه الواقعي يجعل من الصعوبة 

ير الذي قاده إلى توجّهه الحاذق والدقيق، ويفتح هكذا درب بمكان تجنب نسيان خط الس

التراجع في الواقعية النزقة التي يستهجنها. وهو يحرم نفسه إضافة إلى ذلك، دون وجود 

رأي مخالف، من الصادر الجدلية التي تتوفر للاواقعي علمي من أجل كسر الإيمان 

 
ً
على هذا النوع من الصادر. ففي مواجهة الأنطولوجي "للواقعيين الحقيقيين". لنأخذ مثالا

 الواقعيون لصالح كينونات يقبلون بوجودها، فإن 
ً
حجج الاحتمال التي يصغيها غالبا

 بناء حجة احتمال أخرى بحيث يجعلها بشكل آلي أكثر قوة من 
ً
اللاواقعي يستطيع دائما

حَرَّ 
 
ض حجة خصمه. لا يخطئ الواقعي بالتأكيد عندما يلاحظ أن احتمال أن ت

م بكينونات لا توجد في الطبيعة يجب 
ّ
استقصاءات متوجة بالنجاح بواسطة نظرية تسل

 في الطلق )من باب أولى عندما تكون هذه النجاحات قابلة 
ً
 ضعيفا

ً
أن يكون احتمالا

 من مدرسة  كـ للتفسير بشكل منطقي
ً
م بها(. غير أن لاواقعيا

َّ
"اكتشاف" للكينونات السل

بسهولة أن يجيب في كل الأحوال، أن احتمال أن تكون نظرية فان فراسين يستطيع 

 وصحيحة هو 
ً
م بمجموعة معينة من الكينونات هي في آن واحد متجانسة تجريبيا

ّ
تسل

من احتمال أن تكون النظرية متجانسة ببساطة على الستوى التجريبي.  أضعفاحتمال 

لى أن بروز الواقعية وهو بذلك إنما يسلط الضوء، من خلال لعبة جوابه نفسها، ع

 على غياب بديل موثوق يمكن اعتماده. 
ً
 العلمية ارتكز طويلا



331 

ر ذلك أنني، مع تقديري لرهافة شبه الواقعية والأساس الجيد للانتقادات التي  يفسّ 

 في هذا الكتاب اعتماد 
ً
توجهها للنسخ العيارية من اللاواقعية العلمية، فضّلت غالبا

ل على أن يعزو إلى أنطولوجيات النظريات العلمية حالة "كما الوقف النقدي الذي يشتم

لو" ذات الوظيفة البراغماتية. يجنبنا هذا الخيار على الأقل حرمان أنفسنا منذ وقت 

 من الفعالية 
ً
للأدوات اللاواقعية في البرهان، بمواجهة التسهيلات  العلاجيةمبكر جدا

م". التولدة باستمرار من "الواقعية العفوية للع  ال 

ولكن ما أن يتم اختيار خيار لاواقعية منهجية فإنه يجب الض ي حتى نهاية نتائجها. 

رنا بطريقة ملحّة الفلاسفة الذين يدعمون الواقعية العلمية، "]...[ فمن 
ّ
لأنه كما يذك

". يمكننا 544بشكل مفصّل« كما لو» للـ أجل تكوين بديل جدي، لا بدّ من بسط أنطولوجيا

تجنّب بصعوبة التخلي عن لوحة من الحالات والظروف التي يقدم فيها البحث بالتالي أن ن

، مع ش يء 
ً
 براغماتية جيدة للاعتقاد بنظام كينونات نظرية. ولن يكون مهما

ً
العلمي أسبابا

 للتوجه نفسه الذي يهدف وفقه مثل هذا التمثيل إلى دعمه، أن ننسب 
ً
من التحفظ وفقا

(. له زيادة سوى وظيفة إرشادية أ
ً
 و علاجية )فلسفيا

وهاكم مثال على ذلك. لدينا أسباب براغماتية جيدة للاعتقاد بمنظومة كينونات، 

دون أن تكون الانعكاس الوفي لواقع مسبق التشكل، إذا كانت هذه النظومة تتوصل إلى 

إسقاط مناطق الاستقرار )أو اللاتغير( في الكثير من العقد الرجعية، هذه الناطق التي 

 نشاط استكشافي منظم وفعال. تتميز مثل هذه الطريقة في الإسقاط بأنها يف
ً
ترضها مسبقا

زة بإجراءات تأكيد تجريبية، بأن تصبح   تسمح لناطق اللاتغير التوقعة، والعزَّ
ً

 أجساما

ذات توافق بين ذاتي. لا يتعلق الأمر هنا بأن نتجاهل أن انبثاق مناطق استقرار يمكن أن 

 مع ذلك، ي بماذايتعلق 
ً
طبق النشاط الاستكشافي. فهذا النشاط يجب أن يتعلق أيضا

 بعمل طريقة 
ً
ويتصل اتصالا لا انفصام فيه، بطبيعة هذا النشاط؛ وهو يرتبط أيضا

الاتصال بين الجربين، طالا أنه من الصحيح أن تمييز وتفرّد أجزاء مستقرة على خلفية 

                                                           
544 H. De Regt, Representing the world by scientific theories, Tilburg University Press, 1994.  



332 

 للتصور من اللاإستقرارية من خلال إشارات ذات وظي
ً
بصورة فة مرجعية أمر ليس قابلا

، دون اعتبار للقيود الفروضة بواسطة مجتمع التحدثين القابلين in abstracto مجرّدة

ر نفسه لهذا الارتباط الزدوج، ولسمته غير  لاستخدام هذه الإشارات. ولكن ضمن القد 

عرضه )"بماذا" القابلة للفصل، فإن الإجراء التشفيري الثنائي الستخدم من أجل 

 فيه. يجب بالتالي محاولة صياغة ، ونشاط
ً
 حسب الظاهر( يصبح مشكوكا

ً
معرّفان مسبقا

 ما، فهو ليس "الواقع 
ً
 -أخرى. فإذا كانت منظومة من الكينونات النظرية تترجم شيئا

 الحقيقة" كلي الحضور )الحاضر 
ً

، وفق استعارة القرب العمي( بقدر ما هو نمطه كثيرا

م للبحث والتقص ي؛ فهو  الحالي في
َّ
التقسيم إلى أداة استكشاف وتحري، وإلى مجال معل

التي تتأسس  الحاملة للمعنىليس "الواقع" بمجمله بقدر ما هو الحالة الحاضرة للقطبية 

فيها بين هذا الذي إنما نعرف مقدرة الاعتماد عليه )مجموعة دنيا من الافتراضات 

تصال( وموضوع السؤال )هدف البحث(. ووفق هذا السبقة التي تتعلق بالأدوات والا

التصور، فإن شبكة الصطلحات الرتبطة بالكينونات النظرية لا تهدف إلى الدلالة على 

 وعلى التنبؤ بخصائصها، بل على التعبير، 
ً
مجموعة من الأجسام أو الأشياء العطاة مسبقا

 ما، مرحلة من الصيرورات ا فيما يخصبعبارات توافق 
ً
لديناميكية الشاركة في شيئا

تحقيق الاستقرار للإجراءات العلمياتية للتجريب، وللظاهرات التي تحرضها والنظريات 

 التي تقودها. 

إن العرض السابق لأسباب الاعتقاد بمنظومة من الكينونات، التبادلية بالنسبة 

اغماتي" "منعطف البر  للـ للتمثيل الشترك لتوافق ما، يشتمل على نسخة إبستمولوجية

للفلسفة  العاصرة للغة؛ "منعطف" يشتمل على التشكيك بأولوية وتفوق الدلالية 

sémantique  الرجعية، وذلك بإدراجها في الإطار الأعمّ لعايير التحقق من صحة أعمال

 من التمييز، 545الخطاب
ً
 ديناميكيا

ً
. إن هذا التمثيل نفسه يمدّ إلى علوم الطبيعة نمطا

 منذ
ً
زمن بعيد في العلوم التاريخية، بين موضوع )أو هدف( التقص ي والوسط  كان معروفا

                                                           
 .K. O. Apel, Le Logos propre au langage humain, Edition de l'Eclat, 1994راجع  545



333 

، "ليس إلا H. G. Gadamerالذي فيه وبواسطته إنما يتم هذا البحث. وكما كتب غادامر 

ل. 
ّ
من خلال تحريض الإشكالية إنما توصل كل من موضوع وهدف البحث إلى التشك

التاريخية التي تشمل الحياة نفسها فالبحث التاريخي محمول بالتالي بواسطة الحركة 

 من الوضوع الذي يتوجه له البحث
ً
". إن إعادة 546والتي لا يمكن الاستحواذ عليها انطلاقا

صياغة مقبولة لهذه العبارة لغادامر بالنسبة لعلوم الطبيعة تأتي على النحو التالي: "ليس 

د بواسطة نظرية ما إنما ي صل كل من موضوع وهدف إلا عبر التوجيه العملياتي الحدَّ

البحث لأن يصبحا مقيدين. فعلوم الطبيعة محمولة بالتالي بواسطة حركة تاريخية من 

التحديدات الشتركة  للنظريات والعقليات العملياتية للتجريب، وهي لا يمكن بالتالي أن 

 من الوضوع الذي يتوجّه له البحث". وكما أن "الحاضر وم
ً
 انطلاقا

ً
ستحوذ لاهوتيا

 
نافعه ت

موضوع العلوم الإنسانية، فإننا نميل إلى  تشكيل" يساهم بطريقة حاسمة في 547الخاصة

 -القول إن الشكل الحالي للانشقاق بين التقنية الأداتية الدمجة في أشكال حياة الأفراد 

س لنظومة  الستكشفين والجال القابل لاستكشاف هذه التقنية هو انشقاق مؤسّ 

وم الفيزيائية. هكذا أفهم عبارة ويتغنشتاين القتبسة في مطلع هذه أجسام ومواضيع العل

". من الثير للاهتمام أن تبحث عنه بماقل لي كيف تبحث، وسوف أخبرك  الخاتمة: "

نلاحظ أن العزوف الذي واجه به في الاض ي كثير من الختصين في العلوم الإنسانية 

م الطبيعة يعود إلى اعتقادهم الثابت الاعتراف بمثل هذه القرابة بين مناهجهم وعلو 

باتجاه البنية العقول تشكلها بشكل مسبق  لعلوم الطبيعة)وشبه السائد( بتلاق متقارب 

للواقع. لم يستبعد غادامر نفسه محاولة تطبيق نموذجه في تشكيل موضوع العلوم 

يرة: "إن هوية التاريخية على علوم الطبيعة إلا باسم رؤية "متلاقية ومتقاربة" لهذه الأخ

موضوع البحث والتقص ي العمول به في العلوم الإنسانية ليس بالتأكيد الوضوع الذي 

يجب اعتماده في العنى نفسه في علوم الطبيعة، حيث يدخل البحث إلى طبعيته بشكل 

                                                           
546 H. G. Gadamer, Vérité et méthode, Seuil, 1976, p. 124. 
 . الرجع السابق 547



334 

 
ً
". إن الاختلاف الكبير الذي اكتشفه غادامر بين العلوم الطبيعية 548أكثر فأكثر عمقا

، Peirceريخية هو أن الأولى يمكنها وفقه تحديد موضوعها، على طريقة بيرس ي والعلوم التا

 إذا اكتملت معرفة الطبيعة"؛ في حين أن التاريخ 
ً
مثل "الذي سوف يصبح معروفا

يصطدم باستحالة تصوّر معرفته كمعرفة منتهية ولا يستطيع بالتالي اعتبار موضوعه 

ن نقد مفهوم تلاقي مستقبل العلوم كنقطة الهروب الوحيدة والثابتة لوجهته. إ

 الفيزيائية، كالذي تمت إثارته في الفصل الأول، يأتي تأثيره بالتالي 
ً

في تشكيل فجوة  مضادا

 كبيرة في الجدار الرتفع بين العلوم البشرية وعلوم الطبيعة. 

ومن جهة أخرى جاء اقتراح فتح فجوة أخرى في هذا الجدار في نهاية الفصل الثاني، 

ن أن النطق النهجي الذي لدينا عادة في التمييز بين علوم الطبيعة والعلوم عندم ا تبيَّ

الإنسانية لم يصمد. فخلال القرن النصرم وجهت انتقادات كثيرة للتصور التقليدي 

الذي يجعل من العلوم الإنسانية الحقل الغلق لتطبيق حصري للمنهج الإرشادي، أو 

 في ديناميكية التشاركي؛ ومن الواضح أن ال
ً
 هاما

ً
نهج الوضوعي يستطيع أن يلعب دورا

"رؤية من  لـ التفسير الذاتي التي تطبقها العلوم البشرية. وعلى العكس، فإن الثال الناظم

لا مكان" عالية في علوم الطبيعة اصطدم بمعاينة التوتر التزايد بين أشكالها الأكثر 

ذي نستمر بإرادة إدراجها فيه. إن الكثير من حداثة وبرنامج الوضَعَة كلي الشمول ال

مسائل "تفسير" الفيزياء الكمومية يمكن اعتباره كتعبير عن هذا التوتر، وقد رأينا )بشكل 

، تحتل مكانها تشاركيةخاص في الفصل الرابع( كيف أن إدخال مركبة إبستمولوجية 

 في تفسير 
ً
إنهائها. وبالإجمال، فإن الإدراكية، أمكن أن يساعد في حلها أو  الأطرتماما

الشرخ بالنتيجة هو شرخ بين منهج تأويلي )أو تشاركي( ومنهج موضوعاني لا يغطي بأية 

طريقة التمييز الأكاديمي بين العلوم البشرية وعلوم الطبيعة. إن هذا الانشقاق في الناهج 

رب العمي" مشروع معرفة، يحاول أن يوازن "الق كليشير في الواقع إلى تعارض متأصل في 

مما يجب معرفته بإعداد قطاعات من السافات الفاصلة الوضوعانية، إنما الذي يكون 

                                                           
 . الرجع السابق 548



335 

عليه فيما بعد أن يأخذ على عاتقه الفجوات التي تتركها الوضوعانية عند كل مرحلة من 

مراحلها بإعادة إدخال مركبات تشاركية في تقريره. إن الاختلاف الوحيد الذي يظهر حول 

طة بين العلوم الإنسانية والعلوم الطبيعية هو أن هذه الأخيرة استطاعت هذه النق

تحديد قطاع من السافات الفاصلة الوضوعانية الستقرة كفاية والواسعة كفاية 

)بشكل خاص قطاع الفيزياء الكلاسيكية( لكي تستطيع طرح سؤال عدم كمالها بين 

لكمومي يمكن أن تتم قراءته ضمن قوسين عبر عدة قرون. إن النقاش حول اليكانيك ا

 (. 2 - 1هذا النظور كتجلٍ لعودة هذا الكبوت العرفي )راجع الفقرة 

لنتناول الآن الجانب الإيجابي من تصور ومفهوم تاريخ علوم الطبيعة الذي تم الدفاع 

 عنه هنا. 

كنا حتى الآن قد نوهنا بشكل خاص وبطريقة متجددة عن الخطأ الذي يشتمل على 

موضوع التحديدات التعلقة بصف معين من الأدوات  -خلط بين التركيز باتجاه قطب ال

الأداتي للمعارف  -النماذجي وعبر  -التكنولوجية، التدرجة والحسية، مع التلاقي عبر 

العلمية باتجاه مطلق ما. إن الوسط )العمي من القرب( والهدف الوضّع للمعرفة وجدا 

يمكن إصلاحه أكثر من أي وقت مض ى. مع ذلك، إذا قبلنا أن  نفسيهما منفصلين بشكل لا 

في لحظة معطاة الوسط الحقيقي الذي  تمثلالنظريات العلمية التلاحقة، ليس فقط لا 

 بالأحرى من الذي  فيه
ً
ق النشاط التجريبي، بل ولا عليه)بدلا حتى باتجاه  تتلاقى( يطبَّ

، عبر مماثلة عميقة للثورة بنيتها السبقة الزعومة؛ فإذا ما "]...[ أصب
ً
حنا واعين تماما

الكانطية، لغرور الأمل الساذج بأن الفكر الإنساني سيستطيع، بشكل مقارب، عبر 

"، عندها يحق 549«كما هو بذاته»تقريبات متتالية، الاقتراب من معرفة "مطلقة" للواقع 

 علوم"."تقدم ال لـ لنا أن نتساءل حول الغزى الذي لا يزال بإمكاننا نسبه

 ربما تكمن الصعوبة ليس في واقع أن هذه العبارة، الستهلكة عبر التعسف الوضعي،

فرغت في نهاية الطاف من كامل معناها، بل بالأحرى في 
 
وفي سمة الصراع  تضاعفقد أ

                                                           
549 M. Mugur-Schachter, "Space-time quantum probabilities II: Relativized descriptions and 

popperian propensities", Foundations of physics, 22, p. 235-312, 1992. 



336 

الكمونية لهذه العاني القبولة. فلهذه العبارة في البداية معنى عددي وقياس ي، هو بلا شك 

د الذي يستطيع الاضطلاع بشكل شرعي بفكرة نهج مقارب: إن تقييمات العنى الوحي

لات التي تدخل في توقع آثار النشاطات العملياتية البشرية تتلاقى باتجاه  الثوابت والعام 

ة قصوى )تخضع عند الاقتضاء لتحديدات مبدئية(. وللعبارة من ثم دلالة إضافية في 
ّ
دق

التأكيد بأن النظريات العلمية لها مجال تطبيق يتقاطع التوسع غير الحدد: فلنا الحق في 

مع كل من ثوراتها، حتى وإن كنا لا نستطيع أن نحدد إلا بعد ذلك ماذا كانت الحدود 

، وربما على الأخص، فإن عبارة "التقدم العلمي" تعيدنا إلى 
ً
والعوائق السابقة. وأخيرا

لى اشتقاق تنوع كبير من التنبؤات القدرة التوحيدية التنامية للنظريات، ولقدرتها ع

 من عدد قليل من البديهيات والفاهيم الرتبطة بها والقيم التجريبية 
ً
التجريبية انطلاقا

من الثوابت الكونية. وهي تشير، في هذه الحالة، إلى فعالية متزايدة في مجال إدارة 

يات القابلة لإعادة "التعقيد الخوارزمي"، أي إلى انخفاض في الطول الأدنى من الخوارزم

ع مع ذلك للعمليات التجريبية. إن الشكلة، الكامنة في  إنتاج نتائج الصف الوسَّ

"تقدم للعلوم" ليست  لـ التمييزات السابقة، هي للوهلة الأولى أن هذه التعابير الختلفة

. ما هي الضمانة التي لدينا بأن اختزال طول 
ً
متوافقة بالضرورة في كل مكان ودائما

جة هو في كل الحالات قابل للتوافق مع الاهتمام بدقة وكمال ا لخوارزميات النت 

متزايدين؟ كيف نستطيع أن نكون متيقنين من أن جدلية التخصص والتوحيد النظري، 

 ما عقبة ستؤدي إلى تشتت نهائي لحقول الصلاحية؟ 
ً
 التوازنة حتى الآن، لن تصادف يوما

تفجر موضوع "تقدم العلوم"، تجازف بأن تعاش  إن مثل هذه الشكوك، التي رعاها

كشكوك من الصعب قبولها من قبل معظم الذين عملوا في الشروع العلمي. إن الحجة 

القصوى للواقعية هي كما نعلم من رتبة تحفيزية، بل وأخلاقية. إن الأمل بكشفٍ يتم في 

ن فيما يخص كينوناتهم نهاية البحث هو ما يكمن وراء جدية الالتزام الأنطولوجي للباحثي

النظرية. والصرامة التي يتطلبها التفحص النقدي او النقاش الجماعي للنتائج التجريبية 

تظهر في الاعتقاد بهدف للبحث  التجاوز للحاجات الوحيدة للزمن الحاضر؛ اعتقاد له 



337 

لت أم بالإضافة إلى ذلك ميزة أن يقدم بالقابل الشعور بضمانة رؤية اندغام بعد فترة طا

بات الثلاثة من الدقة والتوسع والتوحيد
ّ
"تقدم العلوم"، كما سبق أن  لـ قصرت الرك

اندمجت في بعض الأحيان بطريقة مدهشة في الاض ي. وفي الواقع، فإن الخطابات 

 ضمن أفق مشروع يتجاوزها. إن 
ً
والتطبيقات التي يتألف منها النشاط العلمي تعمل دائما

ل عملياته
ّ
. وبسبب الشروع يشك

ً
 كبيرا

ً
ا، ولن نستطيع عزله عنها دون أن تتأثر فعاليتها تأثرا

ذلك، هنالك خشية منتشرة أنه دون الثال الناظم المنوح لها من خلال تمثيل مصادرة 

 في هذه "]...[ التجريبية 
ّ
معرفية نهائية، فإن خيارات وسلوك الجتمع العلمي ينحط

ر منها. " ومن أي مستقب550الجرّدة من أي معنى
ّ
 ل والتي كان أينشتين قد حذ

مع ذلك، فإن هذه الطريقة نفسها في عرض الأمور تحمل في ذاتها بذرة التناقض. 

أن الهدف التجاوزي ليس له أي تبرير سوى وظيفته التحفيزية من  التفكيرأفلا يكفي 

درك 
 
يز؟ ومع كتحف فقطأجل نزع قوته الحفزة؟ أليس من الأساس ي لقوة التحفيز أنها لا ت

إرادتنا الجمع بين التحفيز والبصيرة، ألا نحكم على أنفسنا بحالة فصام جمعي يكون من 

السموح لبعضهم فيها )العلماء( أن يحافظوا على معتقدات هي بمثابة خط الأفق 

بالنسبة لهم، في حين أن آخرين )الفلاسفة( تكون مهمتهم البرهان على ابتذالها وتحديد 

لتأصل البحت لنشاط أداتي وتمهيدي؟ هل يجب عندها، من أجل دمج مزاعم العرفة با

البصيرة مع التحفيز في الشخص الوحيد للباحث العلمي، تعديل مجرى تأهيله بالتركيز 

أكثر فأكثر على البراعة والسيطرة على مجموعة من خيارات الفعل ذات الامتداد التزايد، 

ارات من خلال الاستحواذ النهائي على تشكل وأقل فأقل على التبرير الفترض لهذه الخي

الوضوعات؛ أكثر فأكثر مباشرة على الأخلاق والسياسة، وأقل فأقل على البدائل 

 السياس ي؟  -اليتافيزيائية للسلوك الأخلاقي 

                                                           
 A. Fine, The، ذكرها فاين في: 0960كانون الثاني  0بتاريخ  Lettre à Solovineمن رسالة إلى سولوفين  550

shaky game, The University of Chicago Press, 1986, p. 110. 



338 

 تجاوزه 
ً
الاقتراح جدير بالاستماع له، إذ يكفي أنه يعبّر عن وضوح لن نستطيع قريبا

 في في سلوك الشروع الاجتم
ً
 جدا

ً
اعي؛ بل يمض ي هذا الاقتراح بلا أدنى شك بعيدا

تشاؤمه الفترض. لأنه، حتى لو افترضنا أننا تخلينا عن هدف تجاوزي، فقد رأينا في 

 عن  0 - 1القطع 
ً
أنه من المكن أن نعزو لعبارة "تقدم العلوم" معنى آخر مختلف تماما

 أم لا مع توحيد شكلي واصطلاحي معنى انفجار احتمالات التصرف الفعال، أكان متنا
ً
سبا

 فيما يخص الوسط الحقيقي / 
ً
متزايد. فإذا لم تكن العلوم قادرة على تعليمنا شيئا

الواقعي الذي يتم فيه النشاط التجريبي، بل فقط أن تربط الصلات الجديدة الناشئة 

حمل عن هذا النشاط فيما بينها، وإذا كان تحسين منظومات العلاقات التي عليها إ
 
نما ت

هذه العلوم لم تؤخذ كمقاربة للمطلق، وإذا كان إجراء "الوضعانية" الذي تمارسه لا 

خلط مع مصادرة موضوع كان قد سبق تطبيقه، فإنها لا تحمل  يجب بأي ثمن كان أن ي 

بدرجة أقل قدرة هائلة من التوضيح الانعكاس ي. إن توسع وتعميم قدرات الاستكشاف 

يزيائية أخذها بعين الاعتبار تجبر على شرح شروط مسبقة أولية التي على النظريات الف

. إن هذا خبرة عملية البحثللبحث كانت تعتبر حتى الآن واضحة بما هي جزء من 

الاقتراح يقود إلى إصلاح تدريجي للمنسيات الكبرى في الخلفية العرفية والإدراكية، والتي 

رات التماسك الاجتماعي، ضمن إطار من كانت قد سهلتها تكرارات الحياة اليومية وضرو 

حرية التقص ي أكثر محدودية بكثير من الذي يسود في أيامنا هذه. إن إثبات وجود توتر أو 

شدّ في العلوم الفيزيائية باتجاه القاسم الشترك البنيوي الأصغر للمفترضات السبقة التي 

ل بتفسير النجاحات السابقة تكمن وراء العمليات التجريبية وتوقع نتائجها يسمح بالقاب

 
ً
الشتركة مع عمليات التوحيد النظري والدراسات الختصة. وهو يعطي معنى أيضا

للمحافظة على الثقة في التوازن الستقبلي للجدلية بين التخصصية والتوسع والتوحيد، 

 بين شكل الحقيقي وقدرة التأليف لد
ً
س مسبقا  إلى فكرة تناغم مؤسَّ

ً
ى دون اللجوء أبدا

 الفهم الإنساني. 



339 

 لواقع مستقل، 
ً
لة مسبقا

َّ
وهكذا، حتى إذا لم تتلاق العلوم باتجاه إشكالية بنية مشك

برز بنى يمكن لتحليل "ميتا عبر مناهجي" )وفق العنى الذي يشير له غرانجر، راجع 
 
فإنها ت

تكمن وراء ( أن يتعرف عليها على أنها بنى العقلانيات الكبيرة الإجرائية التي 6-0القطع 

مشروعها. وحتى إذا لم تمل أو تتجه باتجاه ما كانت تعتقد أنها غاياتها الوضعانية، فإنها 

تقود بصرامة الفكر الفلسفي باتجاه الكشف عن أصولها الأدائية. وضمن هذه 

 للعلم؛ فهي 
ً
طرح في أية لحظة مسألة أن تعدَّ العلوم نفسها موضوعا

 
الصيرورة، فإنه لا ت

وضوعاتها النوعية. غير أنه يحصل أن هذه الأخيرة تخدم كمساحات تحافظ على م

ة لها. 
َ
ل  
ّ
 "عاكسة" تساعد بشكل غير مباشر على تمييز الطبقات التراكبة لخلفيتها الشك

لقى ضوء جديد غير مسبوق على الجدل حول الواقعية العلمية، مما يقود  هكذا، ي 

لشكل من اللاواقعية النهجية  إلى عودة ساخرة للتفضيل الذي أعطي في السابق

تابَع إلى ما بعد الدة الضرورية 
 
والعلاجية. وهذا ليس إلا لأن علاجية ما لا يجب أن ت

للحصول على أثرها الطلوب. فأن نؤكد، في إطار فكر لاعقلاني، أن علوم الطبيعة هي 

س له نشاط بشري بين نشاطات أخرى وأن الأمل بتحقيق "اكتشاف" مواضيع مجهولة لي

وظيفة سوى تشكيل سراب يحث الباحثين على التقدم في صياغة بنى جديدة ذات 

وظيفة كشفية وتطبيقية، أمر يعود إلى تبصّر اليتافيزياء وإلى علاج اليوتوبيات. غير أن 

ذلك يعود في الوقت نفسه إلى إصدار حكم ذي قيمة سلبية على مواضيع البحث 

الغنى الانعكاس ي الحتمل منها. إن الواضيع الشار والتقص ي قابل لأن يردع عملية جمع 

 مع 
ً
لعمليات التشكيل الشترك  إسقاطاتإليها بواسطة نظرية ما يمكن أن تتطابق تماما

لشبكة متساوقة من التطبيقات والقاومات بقدر ما تحرّض منها. فإذا كان الإسقاط قد 

لومات الثمينة حول ما تم تم تنفيذه بشكل صحيح، فإنه لا يحمل نسبة أقل من الع

إسقاطات يؤدي بالتالي إلى  سوى م الانتباه لواضيع نظرية بحجة أنها ليست إسقاطه. فعد

ل الذي كنا مع ذلك قد   
ّ
إهمال مصدر ثمين للمعلومات وربما وحيد حول النشاط الشك

 بالتالي شجب نقص تبصّر ز 
ً
ميله قبلنا أوليته وأسبقيته. فالباحث اللاواقعي يحاول عبثا



341 

 بل 
ً
الواقعي فيما يخص طبيعة مواضيعه، فهو يقدم له خدمة سيئة، ليس فقط مهنيا

ل. وعلى 
ّ
، بمحاولة جعله يقبل بأن جهده إنما هو لهذا السبب غير معل

ً
وأيضا فلسفيا

العكس، فإن موقف الواقعية العلمية يتميز بأفضلية أنها تدعو، حتى لو كان الثمن 

أخذ البنى الكاشفة للنظريات العلمية على محمل الجد. سذاجة أنطولوجية، إلى موقف 

 يفضح عدم قدرته على تجنب "الوهم التجاوزي" عندما يأخذ 
ً
 مافالباحث الواقعي عبثا

ينحو باتجاهه بشكل حرفي، فهو محق في التمسك بأن جهده ليس سدى. إن اليل باتجاه 

لرمزية في قلب مسكنه غير الكشف عن شروط العمل الإنساني في التحويل وفي الأهلية ا

 .
ً
ؤهّل، بدفع هذا العمل حتى تخومه الخاصة، هو ميل لا يعني شيئا

 
 ال

، حتى إذا كان مشروعه البدئي في الكشف وفي 
ً
يستطيع الباحث الواقعي دائما

ر(، أن يعتمد على أنه قاد  الحاكاة يتبدى بلا موضوع )بالعنى الخاص كما وبالعنى التصوَّ

 لا مفر منه وسهلا في العلوم حتى 
ً
مستوى إتمام الإنجاز حيث يصبح توضيحها الذاتي أمرا

آن واحد. وإذا كنا نلومه للانعطاف الكبير الذي قاد تاريخ الفكر إليه لكي يصل إلى هنا، 

 من هذه الحالات 
ً
فإنه لا تزال لديه الصادر للإلاع إلى أن التوضيح الذاتي يشكل جزءا

ن خاصيتها عدم القدرة على التحقق إلا بما هي آثار جانبية من التي "]...[ يبدو أن م

الأفعال التي يتم القيام بها لغايات أخرى ]...[ لأن واقع ]أن نحاول الوصول إليها[ هو 

". وبما أن التوضيح الذاتي للصيرورة الإبستمولوجية هو على 551نفسه يمنع النجاح

، Jon Elsterالتي يتحدث عنها جون إلستر  الأرجح أحد هذه "الآثار الثانوية بشكل أساس ي"

فقد كنا بحاجة في الواقع إلى هدف أولي، الهدف الواقعي، الذي بتحوّله جنّبنا أن نريد 

 ما لم نكن نستطيع الحصول عليه بطريقة مضمونة بشكل جمعي 
ً
منذ فترة مبكرة جدا

: إن الآثار ال
ً
ثانوية بشكل أساس ي إلا في نهاية صيرورة طويلة ومعقدة. كتب إلستر أيضا

". وهو يريد 552به ونفعله نقوموليس بموجب ما  ما نحن عليه"]...[ تجعلنا ننضج بموجب 

                                                           
551 J. Elster, Le Laboureur et ses enfants, Minuit, 1986, p. 17. 
 . 99، ص. الرجع السابق 552



341 

من خلال قوله هذا أنه تم الحصول عليها بسبب الاستعدادات والأحكام التي نعتمدها 

 ،
ً
لة ووهمية أحيانا  

ّ
من أجل القيام بعمل ما، وليس من خلال النتائج، التي تكون مضل

العمل. وبطريقة مماثلة، فإن الشعلة الحالية من التوضيح الذاتي الإبستمولوجي لهذا 

التوجّه الشترك للباحثين باتجاه  قيود وإشراطاتكان قد تم الحصول عليها بتحرير 

التمثيل الخلص لواقعية مستقلة، وليس بما هي عنصر من هذا التمثيل الأمول والذي 

 .
ً
 لا ينفكّ يظل خافيا



342 



343 

BIBLIOGRAPHIE  
 

Aharonov Y., Anandan J., & Vaidman L., «Meaning of the wave function», Physical Review, A47, 
p. 4616-4626, 1993.  

Apel K.O., Le logos propre au langage humain, Éditions de l'Éclat, 1994.  
Baker G.P. & Hacker P.M.S., An analytical commentary on the Philosophical Investigations 

(volume 1), B. Blackwell, 1980.  
Baldwin J.M., «Organic selection», Nature, 55, 558, 1897.  
Barrow J.D. & Tipler F.J., The anthropic cosmological principle, Oxford University Press, 1986.  
Bell J.S., Speakable and unspeakable in quantum mechanics, Cambridge University Press, 1987.  
Ben-Dov Y., «Everett's theory and the "many-worlds" interpretation», Am. J. Phys., 58. p. 829-

832, 1990.  
Bertola F. & Curi U. (eds.). The anthropic principle, Cambridge University Press. 1993.  
Birkhoff G. & Neumann J. von, «The logic of quantum mechanics », Annals of mathematics. 37, 

p. 823-843, 1936.  
Bitbol M., «Comment une épistémologie formelle est-elle possible?», Revue internationale de 

systémique, 5, p. 509-524, 1996.  
Bitbol M., Mécanique quantique, une introduction philosophique, Champs-Flammarion, 1997.  
Bitbol M., Schrodinger's philosophy of quantum mechanics, Boston studies in the philosophy of 

science, Kluwer, 1996. 
Bitbol M. & Laugier S. (éd.), Physique et réalité ; un débat avec Bernard d'Espagnat, Frontières-

Diderot, 1997.  
Bitbol M., «Les lois de la nature, contingence ou nécessité», Cahiers de philosophie ancienne et 

du langage, 1998, à paraître.  
Bitbol M., «Some steps towards a transcendental deduction of quantum mechanics», 

Philosophia naturalis, 1998, à paraître.  
Blackburn S., Essays in quasi-realism, Oxford University Press, 1993.  
Bohm D., The special theory of relativity, Addison-Wesley, 1989.  
Bohm D. & Hiley B.J., The undivided universe, Routledge, 1993.  
Bohr N., Essays 1958-1962 on atomic physics and human knowledge, Ox Bow Press, 1987.  
Bohr N., Physique atomique et connaissance humaine, Gallimard, 1991.  
Bohr N., La théorie atomique et la description des phénomènes, J. Gabay, 1993.  
Bouveresse J., La force de la règle, Minuit, 1987.,  
Bouveresse J., Herméneutique et linguistique, Editions de l'Éclat, 1991.  
Bouveresse J., «Le problème de la longueur du mètre», in J. Sebestik et A. Soulez, Wittgenstein 

et la philosophie d'aujourd'hui, Klincksieck, 1992.  
Bouveresse J., L'homme probable : Robert Musil, le hasard, la moyenne et l'escargot de 

l'histoire, Éditions de l'Éclat, 1993.  
Boyd R., «Realism, under determination, and a causal theory of evidence», Noûs, 7, p. 1-12, 

1973.  
Brown H.R. & Harré R., Philosophical foundations of quantum field theory, Oxford University 

Press, 1988.  
Brown H.R., Dewdney C. & Horton G., «Bohm particles and their detection in the light of 

neutron interferometry», Foundations of physics, 25, p. 329-345, 1995.  
Carnap R., Meaning and necessity, The University of Chicago Press, 1956; trad. fr. Signification 

et nécessité, P.U.F., 1997.  
Cartwright N., Nature's capacities and their measurement, Oxford University Press, 1989.  
Cassirer E., Determinism and indeterminism in modern physics, Yale University Press, 1956.  



344 

Cassirer E., La philosophie des lumières, Agora-Fayard, 1966. 
Castarieda H.N., Thinking, language and experience, University of Minnesota Press, 1989.  
Chomsky N., Knowledge of language, Praeger, 1986.  
Clark P. & Hale B. (eds.), Reading Putnam, Basil Blackwell, 1994.  
Cohen-Tannoudji C., Diu B. & Laloé F., Mécanique quantique I, Hermann, 1973.  
Cohen-Tannoudji G. & Spiro M., La matière espace-temps, Gallimard, 1986.  
Combès J., Études néoplatoniciennes, Jérôme Millon, 1989.  
Cues (N. de), La docte ignorance, P.U.F, 1930.  
Dahan-Dalmedico A., Chabert J.-L. & Chemla K. (éd.), Chaos et déterminisme, Seuil, 1992.  
Dalla Chiara M.L. & Toraldo di Francia G., «Individuals, kinds and names in physics», in G. Corsi 

et al. (eds.), Bridging the gap : philosophy, mathematics and physics, Kluwer, 1993.  
Damascius, Des premiers principes, Verdier, 1987.  
Darrigol O., From c-numbers to q-numbers, The University of California Press, 1992.  
Davies P.C.W., « Particles do not exist », in S.M. Christensen (ed.), Quantum theory of gravity, 

A. Hilger, 1984.  
Davis M., « A relativity principle in quantum mechanics », International Journal of Theoretical 

Physics, 16, p. 867-874, 1977.  
Demaret J. & Lambert D., Le principe anthropique, Armand Colin, 1994.  
Dennett D. C., Consciousness explained, Penguin, 1991.  
De Regt H., Representing the world by scientific theolies, Tilburg University Press, 1994.  
Derksen A.A. (ed.), The scientific realism of Rom Harré, Tilburg University Press, 1994.  
Destouches-Février P., La structure des théories physiques, P.U.F., 1951.  
Deutsch D., «Quantum theory as a universal physical theory», International Journal of 

Theoretical physics, 24, p. 1-41, 1985.  
Deutsch D., The fabric of reality, Viking Penguin, 1997.  
De Witt B.S. & Graham N. (eds.), The many-worlds interpretation of quantum mechanics, 

Princeton University Press, 1973.  
Diamond C., The realistic spirit, MIT Press, 1991.  
Dickson M., «An empirical reply to empiricism : protective measurement opens the door for 

quantum realism», Philosophy of science, 62, p. 122-140, 1995.  
Diu B., Les atomes existent-ils vraiment ?, Odile Jacob, 1997.  
Dugas R., La théorie physique au sens de Boltzmann, Le Griffon, 1959.  
Duhem P., La théorie physique, Vrin, 1989.  
Dummett M., Truth and other enigmas, Duckworth, 1978.  
Einstein A. & Born M., Correspondance 1916-1955, Seuil, 1972.  
Elster J., Le laboureur et ses enfants, Minuit, 1986.  
Engel P., Davidson et la philosophie du langage, P.U.F., 1994.  
Engel P., Philosophie et psychologie, Folio-Gallimard, 1996.  
Espagnat B. d' & Klein E., Regards sur la matière, Fayard, 1993.  
Espagnat B. d', Le réel voilé, Fayard, 1994.  
Falkenburg B., Teilchenmetaphysik, Sprektrum Verlag, 1995.  
Falkenburg B., «The concept of spatial structure in micro-physics», Philosophia naturalis, 30, p. 

208-228, 1993.  
Fann K.T., Peirce's theory of abduction, Martinus Nijhoff, 1970.  
Faye J., Niels Bohr : his heritage and legacy, Kluwer, 1991.  
Feigl H. & Maxwell G. (eds.), Minnesota studies in the history of science V, University of 

Minnesota Press, 1970.  
Feyerabend P.K., Realism, rationalism, & scientific method, I, Cambridge University Press, 1981.  



345 

Feyerabend P.K., Adieu la raison, Seuil, 1989.  
Fine A., The shaky game, The University of Chicago Press, 1986.  
Folse H., The philosophy of Nils Bohr. The framework of complementarity, North Holland, 1985.  
Foucault M., L'archéologie du savoir, Gallimard, 1969.  
Gadamer H.G., Vérité et méthode, Seuil, 1976.  
Garfield J.L., The fundamental wisdom of the middle way, Oxford University Press, 1995.  
Gell-Mann M. & Hartle J.B., «Classical equations for quan-tum systems», Physical Review, D47, 

p. 3345-3382, 1993.  
Goodman N., Faits, fictions et prédictions, Minuit, 1984.  
Gould S.J., La vie est belle, Seuil, 1991.  
Granger G.-G., Formes, opérations, objets, Vrin, 1994.  
Griffiths R.G., «Consistent histories and the interpretation of quantum mechanics», J. Stat. 

Phys., 36, p. 219-272, 1984.  
Griffiths R.G., «Correlations in separated quantum systems : a consistent history analysis of the 

EPR problem», Am. j. Phys., 55, p. 11-17, 1987.  
Habermas J., Connaissance et intérêt, Gallimard, 1976.  
Habermas J., La pensée postmétaphysique, A. Colin, 1993.  
Hacking I., Concevoir et expérimenter, Christian Bourgois, 1989.  
Haroche S., Raimond J.-M. & Brune M., «Le chat de Schrodinger se prête à l'expérience», La 

Recherche no 301, p. 50-56, 1997.  
Harré R., Varieties of realism, Basil Blackwell, 1986.  
Harthong J., Probabilités et statistiques, Frontières-Diderot, 1996.  
Heisenberg W., «Quantenmechanik», Die Naturwissenschaften, 14, p. 989-995, 1926.  
Heisenberg W., Physique et philosophie, Albin Michel, 1971.  
Heisenberg W., La partie et le tout, Albin Michel, 1972.  
Heisenberg W., Les principes physiques de la théorie des quanta, Gauthier-Villars, 1972.  
Heisenberg W., Philosophical problems of quantum physics, Ox Bow Press, 1979.  
Hempel C., Éléments d'épistémologie, Armand Colin, 1972.  
Hermann G., Les fondements philosophiques de la mécanique quantique (1935), trad. fr., 

introduction et postface par L. Soler, Vrin, 1996.  
Hofstadter D.R., Dennett D.C., The Mind's I, Basic books, 1981.  
Holton G., L'imagination scientifique, Gallimard, 1981.  
Hoyningen-Huene P., Reconstructing scientific revolutions, The University of Chicago Press, 

1993.  
Jullien F., Un sage est sans idée, Seuil, 1998.  
Kant E., Prolégomènes à toute métaphysique future, Vrin, 1968.  
Kant E., Critique de la raison pure, trad. Tremesaygues et Pacaud, P.U.F, 1944.  
Kant E., Premiers principes métaphysiques de la science de la nature, Vrin, 1990.  
Kochen S. & Specker E. P., «The problem of hidden variables in quantum mechanics», journal of 

mathematics and mechanics, 17, p. 59-87, 1967.  
Koyré A., Études d'histoire de la pensée scientifique, Gallimard, 1973.  
Kretzmann N., «Omniscience and immutability», The journal of philosophy, 63, p. 409-421, 

1966.  
Kripke S., Naming and necessity, Basil Blackwell, 1980. 
Kripke S., Wittgenstein on rides and private language, Basil Blackwell, 1982.  
Kuhn T., La structure des révolutions scientifiques, Flammarion, 1972.  
Kuhn T., «Logic of discovery or psychology of research ?», in I. Lakatos & A. Musgrave (eds.), 

Criticism and the growth of knowledge, Cambridge University Press, 1970.  



346 

Lakatos I. & Musgrave A. (eds.), Criticism and the growth of knowledge, Cambridge University 
Press, 1970.  

Lakatos I., The methodology of scientific research programmes, Cambridge University Press, 
1978.  

Lambert D., Recherches sur la structure et l'efficacité des interactions récentes entre 
mathématiques et physique, Thèse de doctorat, Université de Louvain-la-Neuve, 1995.  

Laplace P.-S., Essai philosophique sur les probabilités, Courcier, 1814.  
Laudan L., Progress and its problems, University of California Press, 1977.  
Laudan L., «A confutation of convergent realism», Philosophy of science, 48, p. 19-49, 1981.  
Laudan L., Science and values, University of California Press, 1984.  
Laudan L., Beyond positivism and relativism, Westview Press, 1996.  
Leplin J. (ed.), Scientific realism, University of California Press, 1984.  
Locke J., An essay concerning human understanding, Oxford University Press, 1975.  
Logue J., Projective probability, Oxford University Press, 1995.  
Mach E., Analysis of sensations, Dover, 1959; trad. fr. L'analyse des sensations, Jacqueline 

Chambon, 1996.  
Mac Mullin E., «The history and philosophy of science : a taxonomy», in H. Feigl & G. Maxwell 

(eds.), Minnesota studies in the history of science V, University of Minnesota Press, 1970.  
Merleau-Ponty M., Phénoménologie de la perception, Gallimard, 1945.  
Merleau-Ponty M., Le visible et l'invisible, Gallimard, 1964.  
Merleau-Ponty M., L'oeil et l'esprit, Gallimard, 1964.  
Mittelstaedt P., Philosophical problems of modern physics, Reidel, 1976.  
Mon N.F. & Massey H.S., The theory of atomic collisions, Oxford University Press, 1965. 
Mugur-Schâchter M., Étude du caractère complet de la théorie quantique, Gauthier-Villars, 

1964.  
Mugur-Schâchter M., «Spacetime quantum probabilities II : relativized descriptions and 

popperian propensities», Foundations of physics, 22, p. 235-312, 1992.  
Muller F.A., «The equivalence myth of quantum mechanics», Studies in the history and 

philosophy of modern physics, 28B, p. 35-62, 1997.  
Neumann J. von, Les fondements mathématiques de la mécanique quantique, J. Gabay, 1988.  
Newton-Smith W.H., The rationality of science, Roudedge, 1981.  
Nietzsche F., La volonté de puissance I, Gallimard, 1995.  
Omnès R., The interpretation of quantum mechanics, Princeton University Press, 1994.  
Ortega y Gasset J., Œuvres complètes I, Klincksieck, 1988.  
Paz J.P. & Zurek W.H., «Environment-induced decoherence, classicality, and consistency of 

quantum histories», Physical Review, D48, p. 2728-2737, 1993.  
Peirce C.S., Selected writings, Dover, 1958.  
Penrose R., The emperor's new mind, Oxford University Press, 1989.  
Perrin J., Les atomes, Flammarion, 1993.  
Petitot J., «Objectivité faible et philosophie transcendantale», in M. Bitbol & S. Laugier (eds.), 

Physique et réalité ; un débat avec Bernard d'Espagnat, Frontières-Diderot, 1997.  
Piaget J., La construction du réel chez l'enfant, Delachaux et Niestlé, 1967.  
Piaget J., Le comportement, moteur de l'évolution, Gallimard, 1976.  
Pickering A., The Mangle of practice, The University of Chicago Press, 1995.  
Popper K., La logique de la découverte scientifique, Payot, 1973.  
Popper K., Objective knowledge, Oxford University Press, 1972.  
Popper K., La quête inachevée, Calmann-Lévy, 1981.  
Popper K., Un univers de propensions, Éditions de l'Éclat, 1992.  



347 

Popper K., La théorie quantique et le schisme en physique, Hermann, 1996.  
Pullman B., Les atomes, Fayard, 1995. 
Putnam H., Mathematics, Matter and Method, Cambridge University Press, 1975.  
Putnam H., Meaning and the moral sciences, Routledge & Kegan Paul, 1978.  
Putnam H., Raison, vérité et histoire, Minuit, 1984.  
Putnam H., The many faces of realism, Open Court, 1987.  
Putnam H., Définitions, Éditions de l'Éclat, 1992.  
Putnam H., Realism with a human face, Harvard University Press, 1990 ; trad. fr., Le réalisme à 

visage humain, Seuil, 1993.  
Pyles A., Atomism and its critics, Thoemmes Press, 1995.  
Quine W.V., The roots of reference, Open Court, 1990.  
Raimond J.-M., Brune M. & Haroche S., «Reversible decoherence of a mesoscopic 

superpositions of field states», Phys. Rev. Lett., 79, p. 1964-1967, 1997.  
Récanati F., La transparence et l'énonciation, Seuil, 1979.  
Redhead M. & Teller P., «Particle labels and the theory of indistinguishable particles in 

quantum mechanics», Brit. J. Phil. Sci., 43, p. 201-218, 1992.  
Redhead M., From physics to metaphysics, Cambridge University Press, 1995.  
Redondi P., Galilée hérétique, Gallimard, 1985.  
Reichenbach H., Philosophic foundations of quantum mechanics, University of California Press, 

1946.  
Rorty R., L'homme spéculaire, Seuil, 1990.  
Saunders S. & Brown H. (eds.), The philosophy of vacuum, Oxford University Press, 1991.  
Saunders S., «Time and quantum mechanics», in M. Bitbol & E. Ruhnau (eds.), Now, time and 

quantum mechanics, Frontières-Diderot, 1994.  
Schmitz F., La philosophie des mathématiques de Wittgenstein, P.U.F., 1988.  
Schopenhauer A., Le monde comme volonté et comme représentation, P.U.F., 1966.  
Schrodinger E., Ma conception du monde, Mercure de France, 1982.  
Schrodinger E., L'esprit et la matière, précédé de M. Bitbol, L'élision, Seuil, 1990.  
Schrodinger E., La nature et les Grecs, précédé de M. Bitbol, La clôture de la représentation, 

Seuil, 1992.  
Schrodinger E., Physique quantique et représentation du monde, Seuil, 1992.  
Schrodinger E., The interpretation of quantum mechanics, edited and with introduction by M. 

Bitbol, Ox Bow Press, 1995.  
Searle J., Speech acts, Cambridge University Press, 1969.  
Searle J., The construction4of social reality, Allen lane (The Penguin Press), 1995.  
Serres M., Les origines de la géométrie, Flammarion, 1993.  
Shapere D., «The concept of observation in science and philosophy», Philosophy of science, 49, 

p. 485-525, 1982.  
Shimony A., Search for a naturalistic world view, I, Cambridge University Press, 1993.  
Silburn L., Aux sources du bouddhisme, Fayard, 1997.  
Soler L., Émergence d'un nouvel objet symbolique : le photon, Thèse de l'université Paris-I, 

décembre 1997.  
Stump E. & Kretzmann N., «Eternity», Journal of philosophy, 78, 1981, p. 429-458.  
Suppe F., The semantic conception of theories and scientific realism, University of Illinois Press, 

1988.  
Suppes P., Studies in the methodology and foundations of science, Reidel, 1969.  
Teller P., An interpretive introduction to quantum field theory, Princeton University Press, 1995.  



348 

Vaidman L., «Weak-measurement elements of reality », Foundations of physics, 26, p. 895-905, 
1996..  

Valentin L., Noyaux et particules, Hermann, 1975.  
Valéry P., Introduction à la méthode de Léonard de Vinci, Gallimard, 1957.  
Van Fraassen B., The scientific image, Oxford University Press, 1980.  
Van Fraassen B., Laws and symmetry, Oxford University Press, 1989 ; trad. fr. C. Chevalley, Lois 

et symétrie, Vrin, 1994.  
Van Fraassen B., Quantum mechanics, an empiricist view, Oxford University Press, 1991.  
Varela F., Thompson E. & Rosch E., L'inscription corporelle de l'esprit, Seuil, 1993.  
Von Glaserfeld E., «Introduction à un constructivisme radical», in P. Watzlawick, L'invention de 

la réalité, Seuil, 1988.  
Von Weizsâcker C.F. & Gromitz Th., « Quantum theory as a theory of human knowledge », in P. 

Lahti & P. Mittelstaedt (eds.), Symposium on the foundations of modern physics 1990, 
World scientific, 1991.  

Von Wright G.H., Explanation and understanding, Routledge & Kegan Paul, 1971. 
Vuillemin J., L'héritage kantien et la révolution copernicienne, P.U.F., 1954.  
Vuillemin J., Physique et métaphysique kantiennes, P.U.F., 1987.  
Watzlawick P., L'invention de la réalité, Seuil, 1988.  
Weinberg S., The quantum theory of fields, Cambridge University Press, 1995.  
Wheeler J.A. & Zurek W.H., Quantum theory and measurement, Princeton University Press, 

1983.  
Wittgenstein L., Investigations philosophiques, Gallimard, 1961.  
Wittgenstein L., Le cahier bleu et le cahier brun, Gallimard, 1965.  
Wittgenstein L., Carnets 1914-1916, Gallimard, 1971.  
Wittgenstein L., Grammaire philosophique, Gallimard, 1980.  
Wittgenstein L., Remarques sur les fondements des mathématiques, Gallimard, 1983.  
Zeh H.D., «There are no quantum jumps, nor are there particles !», Physics letters, A172, p. 

189-192, 1993.  
Zurek W.H. «Environment-induced superselection rules», Physical Review, D26, p. 1862-1880, 

1982. 

 



349 

 الفهرس

 

 6 ........................................................................................................................................................................................................................................................................ مقدمة الترجم 

 06 ............................................................................................................................................................................................................................................................................................................... مقدمة 

 49 ........................................................................................................................................... الواقعية التقاربة والتقارب الانعكاس ي .1

 49 .......................................................................................................................................................................................................الواقعية التقاربة وتوفيقاتها 0. 0

تفسيرات الداروينية الضادة لنجاح النظريات -الواقعية واللاالتفسيرات  4. 0

 ................................................................................................................................................................................................................................................................................................................العلمية 
 

35 

 25 ..................................................................................................................................................................................................الطرح الواقعي لنضج العلوم  3. 0

 63 .................................................................................................................................تجريبية بنائية أم واقعية كسياسة بحث؟  2. 0

 61 ................................................................................................................................الراحل الثورية والاستمرارية الأنطولوجية  6. 0

 14 .................................................................................................الفيزياء الكمومية والفلسفة الصورية التجاوزية  5. 0

 15 ................................................................................................................................................الانعكاس ي: مشروع آخر للفيزياء التلاقي  1. 0

 60 ...................................................................................................ما بعد النظريات )ميتا نظريات( وما بعد الناهج  6. 0

 66 ................................................................................................................ الواقعية البعيدة والقرب العمي من الواقع .2

 65 ........................................................................................................................................................................الأجسام والخصائص والرصودات  0. 4

 92 ........................................................................................التغيرات الخفية، والتواريخ الثابتة، وفك الارتباط  4. 4

 016 ...................................................................................................................................................................الواقع التجاوزي أو حضور الواقع؟  3. 4

 009 .......................................................................................................................................................................................................................................................................... واقعية بنيوية .3

 041 ...................................................................................................................................................................................................بعض الطرق لنكون واقعيين  0. 3

 046 ...........................................................................................................................................................................................................................................................قبل وبعد الفيزياء  4. 3

 033 .................................................................................................................................."الواقع الحجوب" والانتقادات الوجهة له  3. 3

 020 ........................................................................................................................................................................................................................................الحقيقة والوضوعية  2. 3

 060 ..............................................................................................................................................................................................................................وكينونات أخرى الذرات  6. 3



351 

 066 ...........................................................................................................................................................................................................................................................النظريات والواقع  5. 3

 051 ............................................................................................................................................................ شبه الواقعية والواقعية التجريبية .4

 011 ...........................الفلسفية لؤسس ي الفيزياء الكمومية مشكلة تصنيف الواقف  0. 2

 014 ....................................................................................................تعريفات أولية: الجدل بين الواقعية واللاواقعية  4. 2

 012 .......................................................................................................................................الواقعية واللاواقعية  جسور وممرات بين 3. 2

 016 ................................................................................................................................................................................................آثار وظلال القصص الذهبية  2. 2

 019 .................................................................................................................................الاتهامات التبادلة للواقعيين واللاواقعيين  6. 2

 062 ......................................................................................................................................................شبه الواقعية كعودة للاواقعي أصولي  5. 2

 069 ...مؤسسو اليكانيك الكمومي بين الواقعية واللاواقعية وشبه الواقعية 1. 2

 095 ............................................................................شرودنغر: خيار شبه الواقعية مقابل واقعية داخلية  6. 2

 099 ........................................................................................................................................................................................ أزمة النظرية الذرية العاورة .5

ع الذرّي وتحققاته  0. 6
ّ
 411 .............................................................................................................................................................................................................................التوق

 412 ................................................................................................................................................................................................تعريف إطار التوقعات الذرية  4. 6

 ح الفيزياء ما هي التوقعات النتظرة من الإطار الذري وهل تسم 3. 6

 ....................................................................................................................................................................................................................................................العاصرة بتحققها؟ 

 

401 

 405 .....................................................................................................الكواركات ومسألة الـ "رصد الباشر" للجسيمات  2. 6

 446 ............................................................................................................................................................................................الفيزياء الكمومية ونقد الذرّية  6. 6

 431 ................................................................................................................................................ضعف ومقاومة "براهين وجود" الذرات  5. 6

 436 .........................................................................................................................................................................................................تعددية التمثيلات وحدودها  1. 6

 424 ...........................................................................................................لكلية : رؤية ذرية تتأرجح في ا0964دايفيد بوم  6. 6

 421 .....................................................................................................................................................................................................................................................قيم الذهب الذري  9. 6

 463 ..................................................................................العمق القديم للميتافيزياء ومفاهيم واسعة الطيف  01. 6

 461 ............................................................................... استعدادات وتحديدات قاطعة: تأمل حول الفراغ .6

 466 .........................................................................................................................................................................................................................................................القطعية والحالية  0. 5

 469 ................................................................................................................القطعية في النظريات الكلاسيكية والكمومية  4. 5



351 

 450 ...........................................................................................................................................................................................نقد مفهوم "الحالة الكمومية"  3. 5

 456 .............................................................................................................................................................الفراغ، والحقل و"الحالة الكمومية"  2. 5

 456 ...........................................................................................................................................................................الفراغ كواقع وجودي والانبثاقات  6. 5

 413 ......................................................................................................................تناقض الاستعدادات والتحديدات القطعية  5. 5

 415 ..................................................................................................................................................................................................عناصر لتفكيكية أنطولوجية  1. 5

 464 ...................................................................................................................................................................................................................................خاتمة: "الخلاء" كعلاج  6. 5

 466 ................................................................................................................................................... اليكانيك الكمومي"؟ ماذا يعني "فهم .7

 465 .......................................................................................................................................................................................فهم  نصّ، وفهم  نظرية فيزيائية  0. 1

 493 ......................................................................................................................................................................حول اللافهم في الأدب وفي الفيزياء  4. 1

 496 .......................................................................................................................................تفسير "الحالات النسبية" والفهم التأويلي  3. 1

 315 ..............................................................................................................................................................................................................الوصف العلمي والقياسية  2. 1

 304 ........................................................................................................................................................تفسير نظرية كدليل للبحث الفلسفي  6. 1

 301 ............................................................................................................................. الصدفة الوضوعية ومبدأ السبب الكافي .8

 301 ...................................................................................................................................................الصدفة الذاتية والصدفة الوضوعية  0. 6

 340 ..............................................................................................................................................................................................................................واللاتحديدية  السياقية 4. 6

 349 .................................................................................................................................................................................................................................................................................................................. خاتمة 

 323 ................................................................................................................................................................................................................................................................................................................. مراجع 



352 

 دار معابر للنشر ودر عن

ر، تقديم: د. وليد صليبي، ترجمة: محمد علي عبد الجليل قاموس اللاعنف  
ّ
، جان ماري مول

 .4111)بالتعاون مع الهيئة اللبنانية للحقوق الدنية، بيروت(، 

و كريشنامورتي، ترجمة وتقديم: ديمتري أڤييرينوس، التأمل د   .4116، ج 

 .4116جمة: أديب خوري، تدقيق: ديمتري أڤييرينوس، ، كاثرين إنغرام، تر على خطى غاندي

 .4116، تيك نات هانه، ترجمة: غياث جازي، تدقيق: أكرم أنطاكي، الحبة في العمل

 .4119، ترجمة: أكرم أنطاكي، مراجعة: هڤال يوسف، كتابات وأقوال للمهاتما م. ك. غاندي

 .4119وس، ، ديڤيد مكرينولدز، ترجمة: ديمتري أڤييرينفلسفة اللاعنف

ر، ترجمة: محمد علي عبد الجليل، اللاعنف في التربية  
ّ
 .4119، جان ماري مول

 .4119، ترجمة: هڤال يوسف، ليف تولستوي: مختارات من كتاباته الفكرية والفلسفية

 .4119، ترجمة: محمد علي عبد الجليل، سيمون ڤايل: مختارات

 .4119: غياث جازي، ، مايكل ن. ناغلر، ترجمةالبحث عن مستقبل لاعنفي

 .4101، مارتن بوبر، ترجمة: أكرم أنطاكي، أنا وأنت

ر
ُّ
 .4101، سيمون ڤايل، ترجمة: محمد علي عبد الجليل، التجذ

 .4101، ليف تولستوي، ترجمة: هڤال يوسف، ملكوت الله في داخلكم

 .4100، هيلينا بلاڤاتسكي، ترجمة: أكرم أنطاكي، ووت الصمت

و شبكة الفكر د   .4100كريشنامورتي، ترجمة: يارا البرازي، ، ج 

 .4100، معين رومية، من البيئة إلى الفلسفة

ر، ترجمة: محمد علي عبد الجليل، غاندي التمرد، ملحمة مسيرة اللح  
ّ
 .4100، جان ماري مول

 .4103، إكناث إيسوران، ترجمة غياث جازي، غاندي الإنسان

ون، النهج اخحيوي الطاقي  .4103ترجمة: نبيل سلامة، ، ألكسندر لو 

 .4103، أكرم أنطاكي، عودة إلى الذات

 .4103، جان بودريار، ترجمة: د. جلال بدلة، التبادل الستحيل

 .4102، هيلين بالر، ترجمة: نبيل سلامة، التاسوعية

 .4102، إيمانويل ليفيناس، ترجمة: د. جلال بدلة، الزمان والآخر


